

برآمدات کے شرعی اعلام
بینک ڈبازش کے شرعی اعلام
غیر عربی زبان میں خطبۂ جمعہ
زکواۃ کے جدید مسائل
تین طلاقوں کا حکم
جہناد - اقدامی یادفاعی
مضاربہ سرٹیفکیٹس
مضاربہ سرٹیفکیٹس
یرح الاستجرار کا حکم
یرح بالتعاطی کا حکم
ترح بالتعاطی کا حکم



بِسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ ط

### يبش لفظ

الحمد للد، ' فقهی مقالات' جلد سوم آپ کے ہاتھ میں ہے جواساذ کرم حصرت مولانا محمد تقی عثانی مظلیم کی فقہی موضوعات پر جدید تحریوں پر مشمل ہے، اس جلد میں زیادہ تر وہ مقالات ہیں جو حضرت مولانا مظلیم نے براہِ راست عربی زبان میں تحریر فرمائے، بعد میں احقر نے ان کا ترجمہ کرکے' فقہی مقالات' میں شامل کر دیا۔ اور بعض مقالات براہِ راست اردہ میں تحریر فرمائے، تمام مقالات کی تفصیل درج ذیل ہے:

(۱) '' بنک ڈیپازٹس کے شرعی احکام'' یہ مقالہ ''احکام الودائع المعصوفیة'' کا اردوتر جمہ ہے، حضرت والا مظلم نے اسلائی فقد اکیڈی کے نویں اجلاس منعقدہ ابوظہبی، ذی قعدہ ۱۳۱۱ ہے میں پیش کیا۔ اور ''ب عوث فی قضا یا فقھیه معاصرة'' میں شامل ہے۔

(۲) "برآ مدات کے شرعی احکام" بیرمقالہ درحقیقت ایک تقریر ہے جو

حضرت مولانا مظلم نے ' دسنٹرفوراسلا ک اکناکس' جامع معجد بیت المکرم گلشن اقبال کراچی، کے تحت' برآ مدات' کے موضوع پر ہونے والے ایک ' دسیمینار' میں فرمائی، جواحقر نے ٹیپ ریکارڈر کی مددسے قلم بند کرلی۔

(۳) ''غیرعربی زبان میں خطبہ جمعہ' یہ مقالہ ابتداء ٔ حضرت والا مظلّم نے انگریزی زبان میں تحریر فرمایا۔ پھر ضرورت کے پیش نظر اس کواردو میں بھی منتقل فرما دیا۔

(٣) "زكوة كے جديد مسائل" يه مقاله ايك تقرير ب جو حضرت والا مظلم نے "زكوة" كے موضوع پر ہونے والے ايك سيمينار ميں فرمائى، اور لوگوں كے سوالات كے جوابات ديئے، يه سيمينار عالمكير معجد، بهاور آباد كراچى

(۵) "تنین طلاقول کا حکم" به مقاله حضرت والا مظلیم نے "تکملة فتح الملهم" میں تحریفرمایا، احقر نے ضرورت کے پیش نظراس کا اردوتر جمه کردیا۔

(٢) ' ' جھننگے کی شرعی حیثیت' یہ مقالہ بھی ' تکملة فتح الملهم" کا حصہ ہے۔ مولانا عبرالنتقم صاحب سلمہ نے احقر کی فرمائش پراس کا ترجمہ فرمایا۔

(٤) (٨) ( بي بالتعاطى ' اور ' بي الاستجرار ' يه دونول مقالے

حضرت والا مظلم في "كويت" مي "بيت المتويل الكويتى" كى طرف سے منعقد ہونے والے ایک سمینار میں پیش فرمائے۔ اور بي مقالے "بحوث" كے اندرشامل ہیں۔ اور احقرنے ان كا اردوتر جمه كيا۔

(9) وومضار بدسر شیفکیٹس' یہ مقالہ حضرت والا مظلم نے اسلامی تر تیاتی بنک، جدہ کی طرف سے منعقد ہونے والے ایک سیمینار میں پیش فرمایا۔ حضرت والا کے قابل فخر صاحب زادے جناب مولانا عمران اشرف سلمۂ نے اس مقالے کا اردو ترجمہ فرمایا۔

(۱۰) "جہاد، اقدامی یا دفاعی" یہ مقالہ حضرت والا مظلم نے ایک صاحب کے خط کے جواب میں تحریر فرمایا، اور" البلاغ" میں شائع ہو چکا ہے۔
حضرت والا کے بے شار مقالات اب بھی عربی میں موجود ہیں، تمام حضرات سے درخواست ہے کہ وہ دعا فرما کیں کہ اللہ تعالی اس سلطے کوصد ق اور اخلاص کے ساتھ جاری رکھنے کی تو فیق عطا فرمائے، اور اس کو شرف قبولیت عطا فرمائے۔ اور حضرت والا مظلم کی عمر اور صحت میں برکت عطا فرمائے۔ اور ان سے دین کی زیادہ سے زیادہ خدمت لے۔ آمین۔

عبدالله میمن دارالعلوم کراچی ۲۲ ررمضان ۱۳۱۹ه

## اجمالي فهرست فقهي مقالات

| صفحه |                              |    |
|------|------------------------------|----|
|      | بنک ڈیازٹس کے شرقی احکام     | _1 |
| 49   | يرآ مدات كے شرعی احکام       | _٢ |
| 1.4  | غيرعر بي زبان مين خطبهٔ جمعه |    |
|      | ز کو ہ کے جدید سائل ۔۔۔۔۔۔   |    |
| [٨]  | تين طلاقول كاحكم             | _۵ |
| 414  | جصینگے کی شرعی حیثیت         | _4 |
|      | يع بالتعاطى كانتكم           |    |
| 444  | يج الانتجرار كاتكم           | _^ |
| 741  | مضاربه مرثیقکیش              | _9 |
|      | جهاد _اقدامي يا دفاعي        |    |

## الرسوطائ

# بنک ڈیازٹس کے شرعی احکام

| صفحه       | عنوان                                        |   |
|------------|----------------------------------------------|---|
| 19         | بيك دُيبازش كيابين؟                          | * |
| ۲۱         | بینک ڈیپازٹس کی اقسام                        | * |
| Y.I        | كرنث اكاؤنث (جاري كھانة)                     | * |
| ۲۱.        | فكس ذيبازت                                   | * |
| 44.        | سيونگ اکاؤنٹ (بجپت کھاتہ)                    | * |
| 44         | لاكرز                                        | * |
| ۲۳         | بینکور) میں رکھی گئی رقوم کی فقہی حیثیت      | * |
| 17         | عام بینکور امیں رکھی جانے والی رقوم          | * |
| 19         | کیاعام بینکوں میں رقم رکھواناجائز ہے؟        | * |
| ۳۲         | سودی بینک کے کرنٹ اکاؤنٹ میں رقم رکھوانا     | * |
| 49         | اسلامی بینکوں میں رکھی گئی رقوم کی حیثیت     | * |
| الم        | بینک میں رکھی گئی امانتوں کا ضامن            | * |
| Lh         | كرنث اكاؤنث سے "ربن" ياضان كاكام لينا        | * |
| للا        | مرمایه کاری کی رقبوں کو رہن بنانا            | * |
| ۲۸         | بینک کاکسی شخص کے اکاؤنٹ کو منجمد کرنا       | * |
| <b>6</b> Y | بینکوں بیں رکھی گئی رقموں کی آڈیٹنگ کا طریقہ | * |

| صفحه |                                                                                                                           |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۲   | * "سرمايد كارى اكاؤنش" ك اكاؤنث مولدرز ك درميان نفع كى                                                                    |
| 1    | تقسم كاطرنقيه                                                                                                             |
| 4.   | رود کشیر ایومیه پیداوار) کا حساب اور نفع کی تعیین میں اس ** ویلی پرود کشی (یومیه پیداوار) کا حساب اور نفع کی تعیین میں اس |
|      | ے کام لین                                                                                                                 |
|      | برآ مدات کے شرعی احکام                                                                                                    |
| 41   | * ربع منعقد ہونے کے وقت کالعین                                                                                            |
| 24   | * "ئع"اور"وعده ئيع"ك درميان فرق                                                                                           |
| 24   | * يېلافرق                                                                                                                 |
| 24   | * دو سرافرق                                                                                                               |
| 24   | * تيرافرق                                                                                                                 |
| 24   | * چوتھافرق                                                                                                                |
| 40   | * آرڈر موصول ہونے کے وقت مال کی کیفیت                                                                                     |
| 20   | * اگر آرڈر موصول ہونے کے وقت مال موجود ہے                                                                                 |
| 20   | * اگر آر ڈرموصول ہونے کے وقت مال موجود نہیں ہے                                                                            |
| 22   | <ul> <li>ال کارسک کب منتقل ہو تاہے؟</li> </ul>                                                                            |
| 29   | <ul> <li>ایگرینث ٹوسل کی تکیل نہ کرنا</li> </ul>                                                                          |
| ۸۰   | <b>ﷺ وعدہ خلافی کی وجہ سے نقصال کی تفصیل</b>                                                                              |
| ۸۱۰  | * نقصان کی شرعی تفصیل                                                                                                     |
| 14   | <ul> <li>ایکیپورٹ کرنے کے لئے سمایہ کاحسول</li> </ul>                                                                     |
| ۸۳   | <ul> <li>ایکسپورٹ فائیانسنگ کاغیرسودی طریقہ</li> </ul>                                                                    |
| ۸۳   | <ul> <li>پری شیمنٹ فائیانشگ اور اس کا اسلامی طریقیہ</li> </ul>                                                            |

| صفحه | عنوان                                                                     |
|------|---------------------------------------------------------------------------|
| ۸۴   | <ul> <li>پوسٹ شیمنٹ فائیانسنگ اور اس کا اسلامی طریقہ</li> </ul>           |
| ۸۵   | <ul> <li>بل ڈ سکاؤ نٹنگ کا جائز طریقہ</li> </ul>                          |
| ٨٧   | <ul> <li>* فارن اليم يحينج كى بيشكل بكنك</li> </ul>                       |
| 14   | * کرنی کی خرید و فروخت کے اصول                                            |
| 9.   | * فارن اليمينج كى بكنگ فيس                                                |
| 94   | ₩ سوال وجواب                                                              |
| 94   | * وعده زخ ایک سے، نخ دو سرے سے                                            |
| 98   | * ريبيث كالمستحق كون بهوگا                                                |
| 95   | 🗯 کیاامپورٹر کی رضامندی ضروری ہے؟                                         |
| 94   | <ul> <li>کیا دکاندار سودی قرض لینے والے شخص کے ہاتھ ابنا سامان</li> </ul> |
|      | فرونت كرسكتاب؟                                                            |
| 90   | * کیاسامان کے کاغذات کی خریہ و فروخت جائز ہے؟                             |
| 90   | 🕷 کیابینکوں کو تجارت کی اجازت ہے؟                                         |
| 94   | * کیا ایجن کے سرفیقلیٹ جاری کرنے سے اس کا رسک منتقل                       |
|      | ہوجائے گایا نہیں؟                                                         |
| 94   | <ul> <li>ایکیپورٹ میں انشورنس کرانے کی مجبوری کاکیا حل ہے؟</li> </ul>     |
| 91   | <ul> <li>ال موجود نه ہونے کی صورت میں حقیقی بینے کا تھم</li> </ul>        |
| 91   | * "كونه"كى خرىد و فروخت كا حكم                                            |
| 99   | * تصویروالے گارمنٹ کی سلائی کا حکم                                        |
| 99   | * انگریزوں کے ملبوسات کی سپلائی کا تھم                                    |
| 1    | * مجبوري کی وجہ سے وعد ہ بیج پورانہ کر کینے کا تھم                        |
| 1    | * اگرایکسپورٹراپناوعدہ کے پورانہ کرے تو                                   |
| 1-1  | <ul> <li>اگر بینک مشار که کرنے پر تیار نه ہو تو</li> </ul>                |
| - 1  |                                                                           |

# غيرعر بي زبان ميں خطبۂ جمعه

| مفحه | عنوان                                        |          |
|------|----------------------------------------------|----------|
| 1.0  | سوال                                         | **       |
| 1.4  |                                              | *        |
| 1-7  |                                              | *        |
| 1-9  | شافعى مسلك                                   | *        |
| 11.  | حنبلي مسلك                                   | *        |
| 114  | امام الوخنيفه رحمة الله عليه كي فرب كي تحقيق | *        |
| ۱۳۰  | خلاصه کلام                                   | *        |
|      | ز کو ہ کے جدید مسائل                         |          |
| 144  | التميد                                       | *        |
| 144  | ا زكوة نه نكالنے پروعير                      | *        |
| 1144 | ا يد مال كمال س آرباب                        |          |
| 124  | ا گابک کون بھیج رہا ہے                       | *        |
| 149  | الك سبق آموزواتعه                            |          |
| 14.  | * کاموں کی تقسیم اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ہے    |          |
| 161  | <ul> <li>اگانے والا کون ہے؟</li> </ul>       | <b>*</b> |
| In   | « انسان میں پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں         |          |
| 144  | * مالك حقيق الله تعالى بي <u>ن</u>           | į.       |
| 144  | * صرف دُهانی فیصدادا کرو                     | ***      |
| ١٣٣  | * زكوة كى تاكيد                              | Ė.       |

| صفحه  | عنوان                                                    |
|-------|----------------------------------------------------------|
| ١٣٣   | * زکوۃ حاب کرکے نکالو                                    |
| ILL   | * وه مال تبابی کاسب ہے                                   |
| 140   | * زکوٰۃ کے دنیادی فوائد                                  |
| -Jp4' | <ul> <li>ال میں بے بر کتی کا نجام</li> </ul>             |
| اللا  | * زكوة كانصاب                                            |
| IM    | <ul> <li>۳ جر چرروپ پر سال کاگزرنا ضروری نہیں</li> </ul> |
| ILS.  | * تاریخ ز کوهٔ میں جور قم ہواس پر ز کوهٔ ہے              |
| IMV   | اموال زكوة كون كون عين؟                                  |
| 109   | <ul> <li>اموال زکوة میں عقل نہ چلائیں</li> </ul>         |
| 149   | * عبادت كرناالله كالحكم ہے                               |
| 100   | ** سامان تجارت کی قیمت کے تعین کا طریقہ                  |
| 101   | * مال تجارت میں کیا کیا داخل ہے؟                         |
| 121   | * کس دن کی مالیت معتبر ہوگی؟                             |
| 121   | * كمينيوں كے شيئرز پر زكوة كاحكم                         |
| 104   | * كارخانه كى كن اشياء پر زكوة ہے؟                        |
| 100   | <ul> <li>الوصول قرضول پرزگوة</li> </ul>                  |
| 100   | * قرضول کی منہائی                                        |
| 100   | * قرضول کی دو قسمیں                                      |
| 104   | * تجارتی قرضے کب منہا کئے جائیں                          |
| 124   | * قرض کی مثال                                            |
| 184   | * ذكوة مستحق كوادا كرمي                                  |
|       |                                                          |

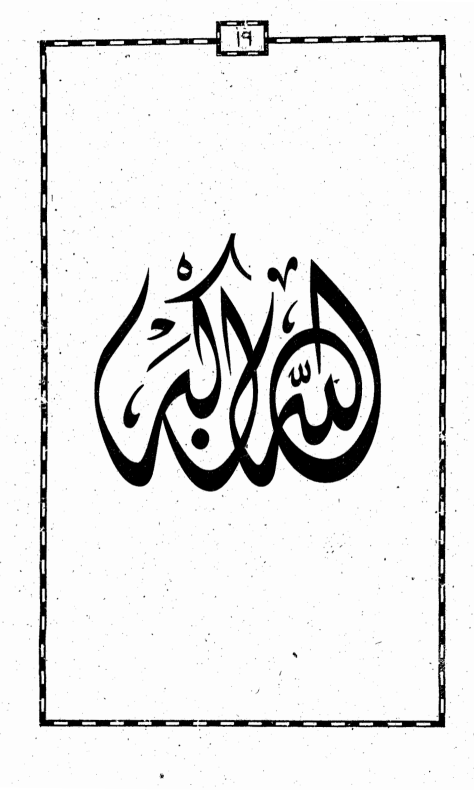
| صفحه | عنوان                                                                                  |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 104  | * مستحق كون؟                                                                           |
| 104  | » مستحق كومالك بناكر دس                                                                |
| 101  | * کن رشته دارول کو زکوة دی جاسکتی ہے                                                   |
| 169  | *                                                                                      |
| 104  | * بینکوں سے زکوۃ کی کوتی کا حکم                                                        |
| 14.  | <ul> <li>اکاؤنٹ کی رقم سے قرض کس طرح منہاکریں؟</li> </ul>                              |
| 140  | * کمپنی کے شیئر ذکی زکوہ کاٹنا                                                         |
| 141  | » زکوه کی تاریخ کیا ہونی چاہیے؟                                                        |
| 144  | » كيارمضان المبارك كي تاريخ مقرر كرسكة بين؟                                            |
| 144  | * سوالات اور جوابات                                                                    |
| 144  | <ul> <li>چاند کی تاریخ مقرر کرنا</li> </ul>                                            |
| 144  | <ul> <li>* زیور کی زکوة کس کے ذے ہے؟</li> </ul>                                        |
| 140  | <ul> <li>الک بناکر دینا ضروری ہے</li> </ul>                                            |
| 148  | » پېلېنى پر ز كۈة كى رقم لگانا<br>كى لاكى كى سەرە                                      |
| 144  | * مدارس کے طلبہ کو زکوۃ دینا<br>مناب                                                   |
| 144  | * تاریخ زکوة پر نصاب ہے کم مال ہونا<br>* ماریخ زکوة پر نصاب ہے کم مال ہونا             |
| 144  | * ضرورت سے زاکد مال کامطلب<br>در م                                                     |
| 144  | # ٹیلیویژن ضرورت سے زا کد ہے<br>ت                                                      |
| 147  | * تغیرات پرزگوهٔ کا تخکم<br>** ما ده می ادام ادام                                      |
| 144  | <ul> <li>☀ َ رَكُوٰةٌ مِیں کھانا کھلانا</li> <li>☀ ز کُوٰۃٌ میں کتابیں دینا</li> </ul> |
|      | 7302 Or 027                                                                            |

| صفحه | عنوان                                                              |
|------|--------------------------------------------------------------------|
| ٨٢)  | ** مال تجارت کی قیمت کا تغیّن                                      |
| 149  | <ul> <li>ال تجارت ہی کو ز کو ۃ میں دینے کا حکم</li> </ul>          |
| 149  | <ul> <li>امپورٹ کئے ہوئے مال پر زکوۃ کا حکم</li> </ul>             |
| 12.  | * سمشی تاریخ سے قمری تاریخ ی طرف تبدیلی س طرح ہو؟                  |
| 14.  | * خالص سونے پر زکوۃ ہے                                             |
| 14.  | * مجابد من كوزكوة دييا                                             |
| 121  | <ul> <li>تھوڑی تھوڑی کرکے زکوۃ دینا</li> </ul>                     |
| 141  | <ul> <li>ایک سے زائد گاڑی پر زکوۃ</li> </ul>                       |
| 141  | * كرار كى مكان پرزگوة                                              |
| 144  | * قرض ما تكنے والے كو زكوة                                         |
| 124  | اگربینک صحیح معرف پرزگوة خردج نه کرے؟                              |
| 124  | * زکوة کی تاریخ بدلنے کا حکم                                       |
| 124  | <ul> <li>اپنے پراویڈنٹ ننڈے لئے ہوئے قرض کا حکم</li> </ul>         |
| 14   | * زکوة کی اوائیگی کے لئے نیت ضروری ہے                              |
| ISA  | # اینے الازم کو زکوۃ دینا                                          |
| ILM  | * طلب کو دظیفے کے طور پر زکوۃ دینا                                 |
| 120  | <ul> <li>شیئرز پر ملنے والے سالانہ منافع پر زکوۃ کا تھم</li> </ul> |
| 140  | شیئرزی کون می قیت معتبر موگی؟                                      |
| احم  | * ضرورت سے زائد سامان کے ہوتے ہوئے زکوۃ دینا                       |
| 124  | <ul> <li>مریض کوزگوة کی مے دوادیا</li> </ul>                       |
| 124  | * بچیوں کے زبور پر زکوۃ کا تھم                                     |
|      |                                                                    |

٠,

| سفحه       | عنوان                                                                                                         |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الإد       | * كيازيور فروخت كركے ذكوة اداكري ؟                                                                            |
| 124        | <ul> <li>تاریخ زکوة پر حساب ضرور کرلیں</li> </ul>                                                             |
| KV         | <ul> <li>پاڑی کی رقم پر ذکوة کا تھم</li> </ul>                                                                |
| 141        | <ul> <li>گرول پر فروخت کی ہوئی بلڈنگ پر زکوۃ</li> </ul>                                                       |
| JCA        | * جس قرض کی واپسی کی امید نه موه اس کا تھم                                                                    |
|            | تين طلاقول كالحكم                                                                                             |
| ١٨٤        | * كياتين طلاقيس أيك شار بهول گى؟                                                                              |
| 19.        | * تین طلاقوں کے وقوع پر جمہور ائمہ کے دلائل                                                                   |
| 7.4        | <ul> <li>خالفین کے دلائل کاجواب</li> </ul>                                                                    |
|            | جھیگے کی شرعی حیثیت                                                                                           |
| 444<br>444 | بيع بالتعاطى كاحكم<br>البيع بالتعاطى *                                                                        |
|            | * اسلای بینکوں میں جاری شدہ مرابحہ کے معاملات میں "تعاطی" کے جواز کی حد<br>جواز کی حد<br>میج الاستجر ارکا حکم |
| 140        | * مج الاستجرار                                                                                                |

| صفحه | عنوان                                                           |
|------|-----------------------------------------------------------------|
| ۲۳۲  | * نیج الاستجرار کی تیسری قتم جس میں قیمت بعد میں ادا کی جاتی ہے |
| 101  | ☀ خلاصر                                                         |
| 727  | * شمن مقدم کے ساتھ بیج الاستجرار کرنا                           |
| 401  | <ul> <li>بنیکنگ کے معاملات میں "استجرار" کا استعمال</li> </ul>  |
|      | مضاربه سرثيفكيش                                                 |
| 444  | * مضادبه سمر فیفکیٹ                                             |
| 444  | * سودى قرضوں كے سر فيفكيش                                       |
| 444  | * أردني قانون                                                   |
| 454  | * سندات کی تنتیخ کامسکله                                        |
| 120  | * بېلامئلەادراس كاجواب                                          |
| 422  | * دو سمرا مسّاله                                                |
| YEA  | * تىرامىكە                                                      |
| KVI  | * آخری سوال                                                     |
|      | جهاد_اقدانی یا دفاعی                                            |
| 1    |                                                                 |
| 4    | <b>←&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;</b>                                |
|      |                                                                 |
|      |                                                                 |
|      |                                                                 |



بنک ڈیازٹس کے شرعی احکام شخ الاسلام حضرت مولا نامفتى محمر تقى عثمانى صاحب مظلهم سيمن اسلامك يبكشرز

### (۱) بنک ڈیازٹس کے شرعی احکام

یه مقاله "احکام الوادائع المصرفیة" کااردوترجمه به مقاله "احکام الوادائع المصرفیة کااردوترجمه به جو "بحوث فی قضایا فقهیة معاصرة" میں شائع ہوچکا ہے۔ یہ مقالہ حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مظلم نے "اسلامی فقداکیڈی کے نویں اجلاس منعقدہ ابوظہبی، ذیقعدہ ۱۳۱۱ھ میں پیش کیا۔



## 

## بینک ڈیبازٹس کے بارے میں شرعی احکام

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسوله الكريم وعلى الدواصحابه اجمعين وعلى كل من تبعهم باحسان الى يوم الدين-

موجودہ دور میں بینک ڈیپازٹس بہت اہمیت اختیار کرگئے ہیں۔ اور ہر شہراور ہر ملک کا انسان اپنے کاروباری معاملات میں اس کی شدید ضرورت محسوس کرتا ہے۔ ان ڈیپازٹس سے متعلق بہت سے شرع احکام بھی ہیں جن کا بقینی طور پر جاننا اور ان کے بارے میں علم ہونا ضروری ہے۔ اگرچہ یہ مسائل موجودہ جدید دور کے پیدا کردہ بیں لیکن قرآن و شنت کے بیان کردہ اصولوں سے اور فقہاء اُمّت نے کتب فقہ میں جو تفصیلات بیان کی ہیں، ان سے ان مسائل کا اسخراج ممکن ہے۔ چنانچہ اس مضمون میں "بینک ڈیپازٹس" سے متعلق شرق احکام کو دضاحت اور تفصیل سے میان کرنا چین نظر ہے، اللہ تعالی اپنی رضا کے مطابق اس کام کو کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

### بينك ۋيپازنس كيابي؟

"بينك ويبازش" (Bank Deposite) جس كو عربي من "الودائع المصرفية"

کہا جاتا ہے، اس سے مراد وہ رقم ہے جو کوئی شخص کسی مالیاتی ادارے میں بطور امانت رکھوائے۔ چاہے وہ کسی متعین وقت کے لئے رکھوائے یا آلیس میں یہ معاہدہ ہوجائے کہ مالک اپنی کل رقم یا بعض رقم جب چاہے گا بینک سے نکلوالے گا۔
موجودہ بینکوں میں طریقہ کاریہ ہے کہ جو شخص بھی بینک میں رقم رکھوا تا ہے وہ

وبودہ بینوں یں طریقہ اور یہ بو سی بیت یں رام رحوا ہے وہ اس میں اس میں اس مورا ہے وہ بعینہ اس حالت میں بینک میں باقی نہیں رہتی بلکہ تمام رقبوں کو ایک دو سرے کے ساتھ ملا دیا جاتا ہے اور پھر بینک وہ رقم سرمایہ کاری کے لئے اپنے کلائٹ کے حوالے

ساتھ ملا دیا جا ماہے اور چربیک وہ رم سرمایہ کاری سے سے آپ فالنگ سے تواسے کرتا ہے، اور اس پر ان سے سود یا منافع کا مطالبہ کرتا ہے۔ یہ رقم بینک کے ضمان

یعنی رسک میں ہوتی ہے، اور آلیں میں طے شدہ شرائط کے مطابق بینک کے لئے لازم ہو تا ہے کہ وہ یہ رقم ہر حال میں مالک کو واپس کردے۔

ادر م اجرا کے تفصیل سے معلوم ہوا کہ اس رقم کے لئے عام طور پر جو "ودیعت" یا امانت" کالفظ استعال کیا جاتا ہے، اس سے وہ معنی مراد نہیں ہیں جو فقہ میں بولے جاتے ہیں، اس لئے کہ فقہ میں "ودیعت" اور "امانت" اس کو کہا جاتا ہے جو بھینہ اپنی اصل شکل میں امانت رکھنے والے کے پاس موجود رہے اور کسی تعدّی اور زیادتی کے بغیر ہلاک ہونے کی صورت میں اس امانت کا ضان یعنی تاوان بھی اس پر نہیں آتا۔ البتہ بینکوں میں رکھی گئی رقم کے لئے "ودیعت" کا لفظ لغوی معنی کے لحاظ سے استعال کیا جاتا ہے۔ عربی میں لفظ "ودیعت" کا لفظ لغوی معنی کے لحاظ سے استعال کیا جاتا ہے۔ عربی میں لفظ "ودیعت" ودع ریرع سے "فعیلہ" کے وزن پر ہے۔ یعنی وہ چیز جس کو "مودع" یعنی ودیعت رکھنے والے کے پاس چھوڑ دیا جائے۔ ہے۔ یعنی وہ چیز جس کو "مودع" یعنی ودیعت رکھنے والے کے پاس چھوڑ دیا جائے۔ البذا بینک ڈیپازٹس پر "ودیعت" کا اطلاق اس لغوی معنی کے لحاظ سے درست ہے۔ لیعنی بینک مودع ہے، قطع نظر اس کے کہ اس میں موجود رقم امانت ہے یا مضمون ہیں جینی قابل تاوان ہے یا نہیں۔ (لیکن شریعت کی اصطلاح میں ودیعت کا جو مفہوم ہے اس کا بینک ڈیپازٹس پر اطلاق کرنا ورست تہیں)۔

### بینک ڈیپازٹس کی اقسام

موجودہ بینکوں کے عرف میں بینک ڈیپازٹس کی چار قسمیں ہیں:

#### 🛈 كرنك اكاؤنث (Current Account) جارى كھاتە

اس اکاؤٹ میں رقم رکھوانے والے شخص کی یہ شرط ہوتی ہے کہ وہ جب چاہ گاائی رقم بینک سے نکلوالے گا۔ چنانچہ کھاتہ وار (اکاؤنٹ ہولڈر) کو تکمل اختیار ہوتا ہے کہ وہ جب چاہ اور جتنی چاہ اپی رقم بینک سے نکلوالے اور بینک اس کا پابند ہوتا ہے کہ وہ اس کے مطالبہ کرنے پر فی الفور رقم والی کروے اور اکاؤنٹ ہولڈر اس بات کا پابند ہمیں ہوتا کہ بینک سے رقم نکلوانے سے پہلے بینک کو پیشکی اطلاع وے۔ اس قتم کے اکاؤنٹ ہولڈر کو بینک کوئی نفع یا سود ہمیں دیتا۔ بلکہ بعض ممالک میں تو یہ طریقہ رائے ہے کہ بینک الٹا اکاؤنٹ ہولڈر سے اپی خدمات کیسل ممالک میں تو یہ طریقہ رائے ہے کہ بینک الٹا اکاؤنٹ ہولڈر سے اپی خدمات کی بدلے میں فیس کا مطالبہ کرتا ہے۔ البتہ اس اکاؤنٹ میں رکھی گئی رقم کو علیمدہ ہمیں رکھا جاتا، بلکہ وہ مری رقبوں کے ساتھ ملادیا جاتا ہے۔ اور بینک کو یہ اختیار ہمی ہوتا ہے کہ وہ اس اکاؤنٹ میں رکھوائی گئی رقم کا ایک شاسب ہمی ہوتا ہے کہ وہ اس اکاؤنٹ میں رکھوائی گئی رقم کا ایک شاسب محقول یہ ہے کہ اس اکاؤنٹ ہولڈر جب بھی رقم کی واپسی کا مطالبہ کرے تو اس کو اوائی جاسکے۔

### (Fixed Deposite) فکس ڈیبیازٹ

یہ وہ رقم ہوتی ہے جو کسی معیّنہ مدّت تک کے لئے بینک میں رکھوائی جاتی ہے۔ اور رقم رکھوانے والے شخص کو اس معیّنہ مدّت سے پہلے رقم نکلوانے کا اختیار نہیں ہوتا، اور عام حالات میں یہ مدت بندرہ دن ہے ایک سال تک کے درمیان ہوتی ہے۔ بینک یہ رقوم رکھوانے ہے۔ بینک یہ رقوم رکھوانے والے حضرات کو مارکیٹ کے حالات کے مطابق مختلف شرم کے اعتبار سے مختلف تناسب سے سوداداکر تاہے۔

#### سيونگ اکاؤنٹ (Saving Account) بچیت کھاتہ

اس اکاؤنٹ میں جو رقم رکھوائی جاتی ہے، اس کی کوئی مدت مقرر نہیں ہوتی،
لیکن اکاؤنٹ ہولڈر قواعد اور ضوابط کے تحت ہی رقم نکلواسکتا ہے، چانچہ ایک مقدار
مرتبہ میں وہ تمام رقم نکلوانے کا اختیار نہیں رکھی، بلکہ بینک اس کے لئے ایک مقدار
مقرر کرتا ہے کہ ایک دن میں اس اس مقدار تک رقم نکلوانے کا اختیار ہے، اور
بعض او قات بڑی رقم نکلوانے کے لئے بینک کو پیشگی اطلاع دینی ضروری ہوتی ہے۔
اس اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی رقم ایک طرح سے کرنٹ اکاؤنٹ کی رقم کی طرح
ہوتی ہے کہ اکاؤنٹ ہولڈر کس معینہ مدت کے انظار کے بغیر جب چاہ رقم
نکلوالے اور ایک طرح سے فکس ڈیپازٹ کی طرح ہوتی ہے کہ تمام رقم ایک مرتبہ
میں نہیں نکالی جاسمتی اور بینک اس اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی رقم پر پچھ منافع بھی
دیتا ہے، البتہ فکس ڈیپازٹ کے مقابلے میں اس کا نفع کم ہوتا ہے۔

#### (Lockers) لاكرز

اس کو عربی زبان میں "فرانات المقفولة" (بند تجوری) کہاجاتا ہے، ایک شخص بینک کے اندر کسی مخصوص تجوری کو کرایہ پر لیتا ہے اور اس تجوری میں وہ خود اپنی رقم رکھتا ہے۔ اس رقم سے بینک کا کوئی تعلق نہیں ہوتا، بلکہ بینک کے طاز مین کو یہ معلوم بھی نہیں ہوتا کہ اس نے تجوری کے اندر کیار کھا ہے۔ عام طور پر لوگ اس تجوری میں سونا، چاندی، قیمتی پھر اور قیمتی دستاویزات رکھتے ہیں۔ البتہ نقد رقم بھی

اس تجوری میں رکھی جاسکتی ہے۔

#### بینکوں میں رکھی گئی رقوم کی فقہی حیثیت

مندرجہ بالا چار قسموں کی رقومات کے بارے میں شرعی احکام جانے ہے پہلے ان کی فقہی حیثیت جاننا ضروری ہے۔ کیونکہ ان کے بارے میں تمام شرعی احکام ان کی فقہی حیثیت متعین ہونے پر موقوف ہیں۔

جہال تک چوتھی قتم یعنی "لاکرز" کا تعلق ہے، اس کے اندر کوئی شبہ نہیں کہ
وہ شخص "لاکرز" کو بینک سے کرایہ پر حاصل کر تا ہے، اور دونوں کے درمیان کرایہ
داری کا معاملہ طے ہوتا ہے۔ اور کرایہ داری کے معاصدے کے بعد وہ "لاکرز"
بینک کے پاس ہی بطور امانت کے موجود رہتا ہے۔ الہذا اس پر "امانت" کے احکام
نافذ ہوں گے۔

جہاں تک پہلی تین قسموں کا تعلّق ہے تو چونکہ عام روایق بینکوں میں ان کی جو حیثیت ہے اسلامی بینکوں میں ان کی حیثیت اس سے مختلف ہے۔ اس لئے رونوں قسم کے بینکوں کے بارے میں علیحدہ بیان کرنا مناسب ہے۔

#### عام بینکوں میں رکھی جانے والی رقوم

جہاں تک عام بینکوں میں رکھی جانے والی رقوم کا تعلّق ہے تو موجودہ دور کے علاء کی بہت بڑی تعداد کا یہ کہنا ہے کہ اس رقم کی حیثیت "قرض" کی ہے جو اکاؤنٹ بولڈر بینک کو دیتا ہے۔ اگر اس رقم کو آپ "امانت" کا نام رکھدیں تب بھی اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا، اس لئے کہ "عقود" کے اندر معانی کا اعتبار ہوتا ہے "الفاظ" کا اعتبار نہیں ہوتا۔ اور رقم کی یہ حیثیت تینوں قتم کے اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی رقموں کو شامل ہے۔ یعنی "کرنٹ اکاؤنٹ، سیونگ اکاؤنٹ، اور قس فریبازٹ" اس لئے کہ ان تینوں میں جو رقم رکھی جاتی ہے وہ بینک کے ذمہ

"مضمون" ہوتی ہے۔ (بینک اس کا ذمتہ دار ہوتا ہے یعنی وہ بینک کے رسک پر ہوتی ہے) "مضمون" ہونے کی حیثیت سے نکل جاتی ہے) "مضمون" ہونے کی حیثیت سے نکل جاتی ہے۔ اس لئے کہ امانت کا تھم یہ ہے کہ وہ امانت رکھنے والے کے ہاتھ میں "مضمون" یعنی قابل تاوان نہیں ہوتی (اگر بلاتعدی ہلاک ہوجائے وہ ضامن نہیں ہوگا)

البته موجوده دور کے بعض علماء نے ''فکس ڈیپازٹ'' میں رکھی جانے والی رقم اور "كرنث اكاؤنث" ميں ركھي جانے والى رقم كے درميان فرق كيا ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ "فکس ڈیپازٹ" میں رکھی جانے والی رقم فقبی اعتبارے "قرض" ہے، اس لئے کہ اس میں اکاؤنٹ مولڈر کو اس بات کا اختیار نہیں مو تاکہ وہ جب چاہے این رقم بینک سے تکاوالے۔ یمی یابندی اس رقم کو "امانت" کے زمرے سے نکال کر "قرض" کے زمرے میں واخل کردیتی ہے۔ ای طرح "سیونگ اکائنٹ" میں ر کھوائی جانے والی رقم بھی "امانت" نہیں ہوتی، بلکہ وہ "قرض" ہوتی ہے۔ اس لئے کہ اکاؤنٹ مولڈر ایک ہی وقت میں پوری رقم نکاوانے کا اختیار نہیں رکھتا۔ لیکن کرنٹ اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی رقم ان حضرات علماء کے نزدیک مندرجہ بالا وونوں اکاؤنٹوں میں رکھی جانے والی رقموں سے مختلف ہوتی ہے، ان کے نزدیک "كرنت اكاؤنت" كى رقم "مضمون" بونے ك باوجود "امانت" بوتى ہے، اس كتے کہ اکاؤٹ ہولڈر کو اس بات کا اختیار ہوتا ہے کہ وہ جب چاہے بینک سے این یوری رقم نکلوالے، اور وہ کی شرط کا یابند بھی نہیں ہوتا۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ "كرنث اكاؤنث" ميں رقم ركھوانے والے كى تھى جى يد نيت نہيں ہوتى كه "دبينك" کو سرمایہ کاری کے نتیج میں جو منافع یا سود ہوگا، میں اس کے اندر شریک ہورہا ہوں، بلکہ وہ صرف حفاظت کی نیت سے بیک میں رقم رکھوا تا ہے۔ لہذا جب اس کا مقصد بیک کو قرض دیا نہیں ہے تو اس رقم کو "قرض" کا نام دیا تھیک نہیں۔ كونك يه "تفسير القول بمالا يرصى به قائله" ك تحت داخل بوجائ كا-

جال تك اس بات كا تعلق ہے كہ بينك "كرنك اكاؤنك" ميں ركھي جانے والى رقم کو بھی دو مری رقومات کے ساتھ خلط ملط کردیتا ہے، اور اس رقم کو این ضروریات میں بھی استعال کرلیتا ہے، تو صرف اتن بات اس رقم کو "امانت" ہونے سے خارج نہیں کرتی۔ اس لئے کہ عرفاً بینک کا یہ تصرف مالک کی اجازت سے موتا ہے۔ (اور مالک کی اجازت سے امانت میں تصرف کرنا جائز ہے) اور اس تصرف کے نتیج میں وہ رقم "امانت" ہونے سے نہیں نکلے گی۔ لیکن مارے نزدیک بینک کی رقوم کی حیثیت کے بارے میں بعض علاء کی بیان كرده مندرجه بالا تفصيل درست نهين، اس لئے كه بينكوں ميں رقم ركھوانے والے عوام امانت، قرض، اور دین کی اصطلاحات کے فرق سے واقف نہیں ہوتے، اور نہ بی ان کو ان اصطلاحات سے کوئی ولچیں ہوتی ہے۔ عوام کو تو صرف اس رقم سے حاصل ہونے والے تائج سے ولچیں موتی ہے۔ چنانچہ عام طالات میں بینک کے اندر رقم رکھوانے والا صرف ای صورت میں رقم رکھوانے پر رضامند ہوتا ہے جب بینک اس رقم کی واپسی کی ضانت دے۔ لہذا اگر رقم رکھوانے والے کو یہ معلوم ہوجائے کہ میری یہ رقم بینک والوں کے پاس "امانت" کی حیثیت سے رہے گی اگر یہ رقم بینک سے چوری ہوگئ یا تعدی (بعنی قواعد کی خلاف ورزی) کے بغیر ضائع ہوگئ تو بینک یہ رقم واپس نہیں کرے گا۔ تو اس صورت میں یہ شخص بھی بھی این رقم بینک میں رکھوانے پر رضامند نہیں ہوگا۔ اور اگر بینک کی طرف سے یہ واضح اعلان نہ ہوتا، یا بینکوں کے مروجہ عرف میں یہ بات معروف نہ ہوتی کہ جو شخص بھی بینک میں رقم رکھوائے گا، بینک اس کا ضامن ہوگا، تو اس صورت میں بینک میں رقم رکھوانے والے بہت سے لوگ بینکوں میں این رقم نہ رکھواتے۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ خود رقم رکھوانے والے یہ جائے ہیں کہ ان کی رقم بینکول میں «مضمون» رہے۔ یعنی اگر وہ ضائع ہو جائے تو بینک اس رقم کا ضامن ہو، صرف بطور "امانت" كے وہ رقم بينك كے پاس نہ رے، اس لئے كه "امانت"كى رقم مضمون

نہیں ہوتی، البتہ "قرض" کی رقم مضمون ہوتی ہے۔ اس سے پتہ چلا کہ فقہی اعتبار سے رقم رکھوانے والوں کا مقصد بینک کو قرض دینا ہے، "امانت" رکھوانا نہیں۔ البتہ اتنی بات ضرور ہے کہ اس قرضہ دینے سے ان حضرات کا بنیادی مقصد "بینک کو ضامن بناکر اپنی رقم کا تحفظ حاصل کرنا ہے، اپنی رقم کے ذریعہ بینک کی ضروریات میں تعاون کرکے بینک کے ساتھ کوئی تجرع اور احسان کرنا مقصود نہیں ہے۔ اور صرف اس مقصد کی وجہ سے یہ معاملہ "قرض" ہونے کی صفت سے خارج نہیں ہوتا۔ اس مقصد کی وجہ سے یہ معاملہ "قرض" ہونے کی صفت سے خارج نہیں ہوتا۔ اس

ایک یہ کہ ایک شخص دو سرے کو اپنا مال اس اجازت کے ساتھ دے کہ وہ جہاں چاہے اپنی ضروریات میں اس کو خرچ کرے۔ بشرطیکہ قرض دینے والا جب سمجھی بھی اپنی رقم کی واپسی کا مطالبہ کرے گا تو قرض لینے والا اس مال کے مثل اس کو واپس کرے گا۔

و دوسرے یہ کہ وہ مال قرض لینے والے پر "مضمون" ہوگا (یعنی اگر ضائع ہوجائے تب بھی اس کے مثل ادا کرنا پڑے گا)۔

بینک میں رکھی جانے والی رقوم میں یہ دونوں باتیں پائی جاتی ہیں۔ جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ قرض دینے والداس قرض دینے سے قرض لینے والے پر تیرع اور احسان کرنے کا ارادہ کرے کہ اس قرض دینے سے میرا مقصد اس کی ضروریات میں تعاون کرنا ہے تو یہ مقصد کسی رقم کے "قرض" ہونے کے لئے ضروری نہیں ہے۔ "قرض" کے بعض معالمات میں یہ مقصد پایا جاتا ہے اور بعض میں نہیں پایا جاتا۔ (لہذا اس مقصد کے پائے جانے اور نہ پائے جانے سے کسی رقم کے قرض ہونے یانہ ہونے پر کوئی اثر نہیں پڑتا)

چنانچہ روایات میں حفزت زبیر بن عوام رضی الله عنه کا واقعہ لکھا ہے کہ لوگ ان کے پاس اپی رقمیں بطور امانت رکھوانے کے لئے آیا کرتے تھے۔ اور اس رقم رکھوانے سے ان کا مقصد حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ کے ساتھ کسی قتم کا

تعاون کرنا نہیں ہو تا تھا، بلکہ این رقم کی حفاظت مقصود ہوتی تھی۔ لیکن حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ کا معمول یہ تھا کہ جب کوئی شخص ان کے پاس رقم لے کر آتا تو آپ اس سے اس رقم میں تصرف کرنے کی اجازت اس شرط کے ساتھ لیتے کہ یہ رقم میرے پاس "مضمون" ہوگی، اس اجازت اور شرط کے بعد اس رقم کو قبول فرماتے۔ چنانچہ جب آنے والا شخص "امانت" کے نام سے رقم پیش کر تا تو آپ فرائے لالکن هوسلف يه رقم امانت نہيں، بلكه "قرض" - حضرت زير بن عوام رضى الله عند في اس معامل كو "عقد سلف" لعنى عقد قرض فرمايا، حالاتك قرض دینے والوں کا مقصد اس قرض سے حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عند کے ساتھ تعاون کرنا نہیں تھا، بلکہ اس قرض دینے سے صرف اپنے مال کی حفاظت مقصود تقى - (بخارى شريف، كتاب الجهاد، باب بركة الغازى في ماله، مع فتح البارى:١٥٥/١) اس تفصیل یہ بات معلوم ہوئی کہ اینے مال کی حفاظت کی نیت سے قرض دینا "عقد قرض" کے منافی نہیں ہے۔ تی بات یہ ہے کہ "عقد قرض" اگرچہ ایک "عقد تبرع" بی ہے اس کئے کہ قرض دینے والا این قرض دی ہوئی رقم سے زیادہ رقم كالمستحق نهيس موتا- ليكن يه "عقد قرض" ايا "عقد مالى" بهى ب جس ميں جائبین کا کوئی نه کوئی مفاد ضرور ہو تاہے، چنانچہ مجھی قرض دینے والے کا یہ مفاد ہو تا ہے کہ اس قرض دینے کے نتیج میں اس کو آخرت میں اجرو ثواب ملے گا (جب کہ ضرورت مند لوگوں کو قرض دیا جائے اور قرض دینے کا مقصد ان کے ساتھ تعاون ہو) اور مھی یہ مفاد ہو تاہے کہ قرض دینے کے نتیج میں اس کی رقم قرض لینے والے ك ذية "مضمون" موجائ كى (اور اس ك نتيج ميس وه رقم محفوظ موجائ كى) يكى وہ مفاد ہے جس کی وجہ سے آج کل لوگ اپنی رقمیں بینکوں میں رکھواتے ہیں، اگر بیہ مفاد نہ ہو تا تو لوگ این رقم حفاظت کے لئے بینکون میں نہ رکھواتے۔اس سے ظاہر ہوا کہ رقم رکھوانے والوں کا مقصد قرض دینا ہی ہے، مگر چونکہ عام طور پر لوگوں کو معلوم نہیں ہے کہ اس غرض کے لئے بینک میں اس طرح قرض رکھوانے کے عمل

کو فقہی اصطلاح میں "اقراض" کہا جاتا ہے، اس وجہ سے وہ لوگ اس عمل کو "اقراض" (بین قرض دیا) نہیں کہتے (جبکہ حقیقت میں یہ "اقراض" ہی ہے)

بعض اوقات یہ کہاجاتا ہے کہ "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رکھوائی جانے والی رقم "قرض" نہیں ہے، البتہ رقم رکھوانے والی سترق نہیں ہے، البتہ رقم رکھوانے والوں نے بینک کو اس کی اجازت دے رکھی ہے کہ وہ یہ رقم دو سری رقبوں کے ساتھ ملاکر رکھ دیں، اور اگر بینک اس رقم کو اپی ضروریات میں صرف کرنا چاہے تو اس کی بھی اجازت ہے۔ اور "امانت" کو استعمال کر لینے کی اجازت سے یا اس کو اپنی فقہی اعتبار سے یہ تطبیق درست نہیں، اس لئے کہ رقم کا مالک نہیں نکلتی۔ لیکن فقہی اعتبار سے یہ تطبیق درست نہیں، اس لئے کہ رقم کا مالک جب امانت رکھنے والے کو اس کی اجازت دیدے کہ وہ اس امانت کی رقم کو اپنی رقم جب امانت رکھنے والے کو اس کی اجازت دیدے کہ وہ اس امانت کی رقم کو اپی رقم کہ ساتھ خلط ملط کرلے تو اس صورت میں یہ عقد "امانت" کی تعریف سے نکل کر شرکت الملک" میں تبدیل ہوجائے گا اور وہ مال مخلوط دونوں کے درمیان مشترک ہوجائے گا، جیسا کہ فقہاء کرام نے بھی اس کی تصریح کی ہے۔

(ديكهية: الدرالخارمع روالحارلابن عابدين ٢١٩٠٢)

اور یہ بات فقہ میں مصرح ہے کہ مشترک مال میں ایک شریک کا دوسرے شریک کے مال پر قبضہ امانت" ہوتا ہے، اگر وہ بلاتعدی ہلاک ہو جائے تو شریک پر ضان نہیں آئے گا۔ لیکن جو لوگ بینکوں میں رقم رکھواتے ہیں وہ بھی بھی یہ نہیں چاہیں گے کہ ہماری رقم پر بینک کا قبضہ "قبضہ امانت" ہو بلکہ وہ تو یہ چاہے ہیں کہ یہ رقم بینک کے ذیتے "مضمون" ہو۔ اس سے بھی بین ظاہر ہوا کہ رقم رکھوانے والے لوگ بھی بینک کے ساتھ "امانت" کا معاملہ نہیں کرنا چاہتے بلکہ "قرض" دینے کا معاملہ کرنا چاہتے ہیں۔

بہر حال اوپر کی تفصیل سے یہ بات واضح ہو گئ کہ موجودہ عام بینکوں کے تینوں فتم کے اکاؤنٹس میں رکھی جانے والی رقوم "قرض" ہوتی ہیں، یہ قرض اکاؤنٹس ہولڈر بینک کو پیش کرتا ہے، لہذا اس پر "قرض" ہی کے تمام احکام جاری ہوں

#### کیاعام بینکوں میں رقم رکھواناجائزہے؟

جب مندرجہ بالا تفصیل سے یہ حقیقت واضح ہوگی کہ بینکوں میں رکھی جائے والی رقم "قرض" ہوتی ہے، اب ایک سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا مسلمانوں کے لئے ان عام بینکوں میں جو سود کی بنیاد پر کام کرتے ہیں، ان میں اپنی رقم رکھوانا جائز ہے یا نہیں؟

جہاں تک "فکس ڈیپازٹ" اور "سیونگ اکاؤنٹ" کا تعلق ہے تو چونکہ بینک اکاؤنٹ ہولڈر کو اس کی رقم پر منافع بھی دیتا ہے، اور یہ بات طے ہے کہ ان اکاؤنٹس میں رکھی جانے والی رقوم بالانفاق "قرض" ہوتی ہیں، لہذا بینک اکاؤنٹ مولڈر کو اصلی رقم سے زیادہ جو رقم بھی ادا کرے گادہ صراحتاً سود ہوگی جس کے جائز ہونے کی کوئی صورت نہیں۔ چنانچہ "اسلامی فقہ اکیڈمی" نے اپنے دو سرے اجلاس میں اس پر متفقہ قرارداد بھی منظور کرلی ہے۔ لہذا جو شخص بھی مندرجہ بالا اکاؤنٹس میں رقم رکھوا تا ہے وہ بینک کے ساتھ سودی "قرض" کا معالمہ کرتا ہے جو کہ حرام ہے، لہذا کسی مسلمان کے لئے مندرجہ بالا دونوں اکاؤنٹس میں رقم رکھوانا جائز ہیں۔

البته موجودہ دور کے بعض علماء کا کہنا ہے ہے کہ ان دونوں اکاؤنٹس میں بھی رقم رکھوانا جائز ہے، لیکن بینک اس پر جو منافع دے، اس منافع کو اپی ضروریات میں صرف کرنا جائز نہیں، بلکہ یا تو فقراء پر صدقہ کر دے یا نیک کام میں صرف کردے۔
لیکن ہم اس رائے سے اتفاق نہیں کرسکتے، اس لئے کہ منافع حاصل کرنے کی غرض سے بینک میں رقم رکھوانا، چاہے اس منافع کو کسی نیک کام میں صرف کرنے کی نیت ہو، تب بھی سودی معالمے کا ارتکاب کرنا ہے اور سودی معالمے کا ارتکاب کرنا ہے اور سودی معالمے کا ارتکاب کرنا

ا نضاً حرام ہے۔

بات دراصل یہ ہے کہ سود کو کسی نیک کام میں صرف کرنے کا مشورہ یا تھم

اس شخص کو دیا جاتا ہے جس نے جہالت اور شرعی مسائل سے ناوا تفیت کی وجہ سے غیر بشری طریقہ سے معاملہ کر لیا ہو اور اس کے نتیج میں اس کو سود کی رقم حاصل

ہو چکی ہو۔ یا اس شخص کو یہ مشورہ دیا جاتا ہے جو تجارتی اور مالی معاملات میں اہتک

شریعت کے احکام کی پابندی کا اہتمام نہیں کر تا تھا جس کے نتیج میں اس کے پاس سود کی رقم آچکی ہو، اور اب وہ ایے گناہ سے توبہ کرنا چاہتا ہو اور سود کی اس رقم

ے خلاصی حاصل کرنا چاہتا ہوتو اس کو یہ کہا جاتا ہے کہ تم ثواب کی نیت کے بغیریہ

رقم كى نيك معرف ميں صرف كر دو- ليكن اگر ايك شخص جو شريعت كے احكام كا پابند ہے وہ اگر این رقم سودی اکاؤنٹ میں اس ننت سے رکھوائے کہ جو سود حاصل

ہو گا اس کو کسی نیک مصرف میں صرف کروں گا تو اس کی مثال ایس ، ہے جیسے کوئی

مخص اس نیت سے گناہ کا ارتکاب کرے کہ بعد میں توبہ کرلوں گا، جب کہ ایک سلمان پر واجب ہے کہ وہ گناہ کا ارتکاب ہی نہ کرے کہ بعد میں اس سے توبہ

کرنے کی ضرورت پیش آئے۔

مندرجہ بالا تفصیل تو مسلم ممالک کے موجودہ عام بینکوں کے بارے میں ہے، جہاں تک غیرمسلم ممالک میں ان بینکوں کا تعلّق ہے جن کے مالک بھی غیرمسلم ہیں تو ان کے بارے میں موجودہ دور کے علماء کا کہنا ہے کہ ان بینکوں میں رقم رکھوانا اور اس رقم پر وہ بینک جو منافع دے اس کو لینا جائز ہے۔ اس کی بنیاد امام الوصیف رحمت الله عليه كاية قول ع كه "يجوز احذ مال الحربي برصاه" ليني كافرحرفي كامال

اس کی رضامندی سے لینا جائز ہے، اور یہ کہ مسلمان اور حربی کے درمیان "سود" ہیں ہو تا۔

کین جمہور فقہاء نے بعض علاء کے مندرجہ بالا قول کو قبول نہیں کیا، حتی کہ

متأخرین حفیہ نے اس کے مطابق فتوی بھی نہیں دیا، اس کئے کہ رہا کی حرمت نص

قطعی سے ثابت ہے اور "رہا" کو نہ چھوڑنے والے کے خلاف اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے اعلان جنگ ہے۔ لہذا عام حالات میں یہ مناسب نہیں کہ ایک مسلمان "ربا" کا معالمہ کرے اگر چہ وہ معالمہ کسی حربی کافر کے ساتھ ہی کیوں نہ ہو۔

لیکن بیبال ایک نکتہ قابل توجہ ہے وہ یہ کہ آج کے موجودہ دور میں عام اسلامی حکومتوں پر مغربی ممالک ہی کا تسلط اور کنٹرول ہے، اور ان کے کنٹرول کے اہم عوامل میں سے ایک یہ ہے کہ انہوں نے مسلم ممالک کی دولت کو یا تو غصب کرلیا ہے یا مسلم ممالک نے ان مغربی ممالک سے جو قرض لیا ہے، اس قرض پر سود کی صورت میں مسلمانوں کا مال حاصل کر لیا ہے۔ دوسری طرف مسلمانوں نے جو بڑی بھاری رقمیں ان ممالک کے بینکوں میں رکھوائی ہیں ان رقموں پر بھی ان کا قبضہ ہے، اور اس رقم کو وہ اپنی ضروریات میں صرف کرتے ہیں، بلکہ اس رقم کو مسلمانوں ہی کے خلاف سیاس اور جنگی اسلیموں کو پورا کرنے کے لئے استعال کرتے ہیں۔ لہذا اگر مسلمان این رقم پر ملنے والے سود کو وہاں چھوڑ دیں تو اس کے ذریعے ان کفار کو تقویت ہوگی۔ ان حالات کی وجہ سے میرا رجان اس طرف ہورہا ہے کہ مسلمانوں کے لئے غیرمسلم ممالک میں غیرمسلموں کے بینکوں سے این رقم پر ملنے والے سود کو وصول کرلینا جائز ہے، لیکن اس رقم کو اپنی ضروریات میں صرف کرنا ٹھیک نہیں ہے بلکہ بلانیت تواب کسی نیک مصرف میں خرچ کر دینا چاہے۔ اس طرح جو مسلمان اینے رقمیں ان کے بینکوں میں رکھوا کر مسلمانوں کو نقصان پہنچانے کے کام میں ان كافروں كے ساتھ تعاون كرتے ہيں، اس تعاون ميں كى موجائے گ- برحال، يہ مسکلہ علماء کی خدمت میں پیش ہے کہ وہ اس کے بارے میں کوئی حتمی فیصلہ فرما کمیں

#### سودی بینک کے کرنٹ اکاؤنٹ میں رقم ر کھوانا

جہاں تک سودی بینک کے ''کرنٹ اکاؤنٹ'' میں رقم رکھوانے کا تعلق ہے تو جیسا کہ میں نے پہلے عرض کردیا کہ اس ''اکاؤنٹ'' میں رقم رکھوانے والے کو بینک کوئی نفع یا سود نہیں دیتا ہے، لہذا اس اکاؤنٹ میں رقم رکھوانے سے سودی قرض کے معاہدے میں داخل ہونا لازم نہیں آتا، اس حیثیت سے ''کرنٹ اکاؤنٹ'' میں رقم رکھوانا جائز ہونا چاہئے۔ لیکن بعض علماء معاصرین نے اس پر اشکال کیا ہے کہ اگرچہ یہ سودی قرض تو نہیں ہے لیکن اس صورت میں سودی معالمات میں بینک کے ساتھ اعانت تو پائی جاری ہے، اس لئے کہ یہ بات بالکل ظاہر ہے کہ اس اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی رقم کو بینک منجد کرکے نہیں رکھ دیتا، بلکہ بینک اس رقم کو بینک میں سودی قرضوں میں دیکر اس پر منافع حاصل کرتا ہے، لہذا رقم رکھوانے والا بینک کے ساتھ سودی معاملات میں معاون بن جائے گا۔

لیکن اس اشکال کو مندرجہ زیل طریقوں سے دور کرناممکن ہے:

بینکوں کا یہ معمول ہے کہ ''کرنٹ اکاؤنٹ'' میں رکھی گئی تمام رقوں کو اپنے استعال میں نہیں لاتے، بلکہ اس رقم کی ایک بڑی مقدار اپنے پاس اس غرض سے رکھتے ہیں کہ اس کے ذریعہ رقم نکلوانے والوں کی طلب کو روزانہ پوراکیا جاسکے، اور چونکہ بینک کے اندر تمام رقوات ایک ہی جگہ پر ملی جلی رکھی جاتی ہیں، اس لئے کسی بھی اکاؤنٹ ہولڈر کے لئے یہ یقین کرنا ممکن نہیں ہے کہ اس کی رقم کسی سودی معاملہ میں لگ چکی ہے۔

و مرے یہ کہ بینک کے پاس رقم لگانے کی بے شار جگہیں ہوتی ہیں وہ سب کی سب جگہیں شرعاً ممنوع نہیں ہوتی ہیں کہ ان میں بعض جگہیں الی ہوتی ہیں کہ ان میں خرج کرنا اور رقم لگانا حرام نہیں ہوتا۔ للذا کی بھی اکاؤنٹ ہولڈر کے لئے بیٹی طور پر یہ کہنا ممکن نہیں ہے کہ اس کی رقم اس جگہ پر صرف ہوئی ہے جو شرعاً

حلال نہیں ہے۔

تغیر سودی قرض کا معالمہ شرعاً جائز معالمہ ہے، اور "نقود" کا تھم یہ ہے کہ وہ "مقود صححہ" میں متعین کرنے سے متعین نہیں ہوتے۔

اور کرنٹ اکاؤنٹ میں جو شخص بھی کوئی رقم رکھواتا ہے تو بینک کو قرض دینے کے نتیج میں وہ رقم اس کی ملکیت سے نکل کر بینک کی ملکیت میں داخل ہوجاتی ہے، اب بینک اس رقم میں جو پچھ تصرف کرے گاوہ اکاؤنٹ ہولڈر کی ملکیت میں تصرف کرنا نہیں ہوگا بلکہ اس کی اپن ملکیت میں یہ تصرف ہوگا، لہذا اس تصرف کو اکاؤنٹ ہولڈر کی طرف منسوب نہیں کیا جائے گا۔

کسی معصیت پر اعانت کرنا اگرچه حرام ہے، لیکن فقہاء کرام نے اس کے پچھ اصول بھی بیان فرمائے ہیں جن کی تفصیل کا بہاں موقع نہیں (اگر تفصیل کی ضرورت ہو تو ملاحظہ فرمائیں: در مختار مع ردالحمار جلدہ صفحہ ۲۷۲۔ تکملہ فتح القدیر جلد ۸ صفحہ ۱۲۷۔ شرح المہذب جلدہ صفحہ ۱۳۳۔ نہایة المحتاج جلد ۳ صفحہ ۱۳۳۔ حواثی الشروانی علی تحفظ المحتاج جلد ۳ صفحہ ۱۳۳۔ نیل الاوطار الشروانی علی تحفظ المحتاج جلد ۳ صفحہ ۱۳۳۔ نیل الاوطار الشروانی جلد ۲ صفحہ ۱۳۳۔ نیل الاوطار الشوکانی جلد ۵ صفحہ ۱۳۳۔ نیل الاوطار الشوکانی جلد ۵ صفحہ ۱۵۳۔

میرے والد ماجد حفرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمة الله علیہ نے اس موضوع پر ایک مسئلے میں جتنی موضوع پر ایک مسئلے میں جتنی نصوص فقہیہ آئی ہیں ان سب کو اس رسالے میں جمع فرمایا ہے۔ یہ رسالہ "احکام القرآن" عربی کی تیسری جلد کا جزء بن کر شائع ہوچکا ہے، اس رسالے کے آخر میں اس مسئلہ کا خلاصہ اس طرح تحریر فرمایا کہ:

ان الاعانة على المعصية حرام مطلقا بنص القرآن اعنى قوله تعالى: ولا تعاونوا عُلَى الا ثم والعدوان وقوله تعالى: فلن أكون ظهيرا للمجرمين ولكن الاعانة حقيقة هي ما قامت المعصية بعين فعل

المعين، ولا يتحقق الا بنية الاعانة اوالتصريح بها او تعينها في استعمال هذا الشئى بحيث لا يحتمل غير المعصية بعينه لم يكن من الاعانة حقيقة بل من التسبب ومن اطلق عليه لفظ الا عائة فقد تجوز لكونه صورة اعانة كما مرمن السير الكبير-

ثم السبب ان كان سببا محركا وداعيا الى المعصية فالتسبب فيه حرام كالا عانة على المعصية بنص القرآن كقوله تعالى: لا تسبوا الذين يدعون من دون الله وقوله تعالى فلا تخضعن بالقول وقوله تعالى فلا تخضعن بالقول وقوله تعالى: لا تبرجن الآبة وان لم يكن محركا وداعيا بل موصلا محضا وهو مع ذلك سبب قريب بحيث لا يحتاج في اقامة المعصية به الى احداث صنعة من الفاعل كبيع السلاح من اهل الفتنة وبيع العصير المعنى يتخذ خمرا وبيع الامرد ممن يعصى به واجارة البيت ممن يبيع فيه الخمر اويتخذها كنيسة اوبيت نار وامثالها فكله مكروه تحريما بشرط ان يعلم به البائع و الاجر من دون تصريح به باللسان فانه ان لم يعلم كان معذورا وان علم وصرح كان داخلا في الا

وان كان سببا بعيدا بحيث لايفضى الى المعصية على حالته الموجودة بل يحتاج الى احداث صنعة فيه كبيع الحديد من اهل الفتنة وامثالها، فتكره تنزيها ( احكام القرآن جلد المقراع) م

"اعانت على المعصيت نص قرآن كى رو سے اطلقاً حرام ہے۔ قرآن كريم ميں الله تعالى كا ارشاد ہے ولا تعاونوا على الا ثم والعدوان "لين كناه اور زيادتي ميں

ایک دو سرے کی اعانت مت کرو (سورۃ الماکدہ:۲) دو سری جگہ ارشاد ہے فلن اکون ظھیوا للمجرمین "دیعنی میں بھی مجرموں کی مدد نہیں کروں گا" (سورۃ القصص: ۱۵) لیکن حقیقت میں "اعانت" اس کو کہا جاتا ہے کہ معین یعنی مددگار کے عین فعل سے وہ معصیت قائم ہو، یہ ای صورت میں ممکن ہے جب یا تو مددگار اعانت کرنے کی تصریح کرے یا اس چز کے اعانت کرنے کی تصریح کرے یا اس چز کے استعال کو ای معصیت کے کام کے لئے اس طرح متعین کردے کہ غیر معصیت میں استعال کو ای معصیت کے کام کے لئے اس طرح متعین کردے کہ غیر معصیت میں اس کے استعال کا اختال باقی نہ رہے۔ لیکن اگر معصیت معین یعنی مددگار کے عین فعل کے ساتھ قائم نہ ہو تو اس کو حقیقۃ اعانت نہیں کہیں گے بلکہ اس کو معصیت کا اس بی معصیت کا اس بی معصیت کا اس کو معصیت کا اس بی معرات نے اس پر "اعانت" کے لفظ کا اطلاق کیا ہے انہوں نے مجازاً کیا ہے، اس لئے کہ یہ صورۃ اعانت نہیں جیسا کہ "السیرالکبیر" کے حوالے سے پیچھے گزرچکا۔
"السیرالکبیر" کے حوالے سے پیچھے گزرچکا۔
"السیرالکبیر" کے حوالے سے پیچھے گزرچکا۔

برا برا سے واسے سے پہر اربی و اسب ان کو اگر اگر وہ "سبب" معصیت کی طرف محرک اور دائی ہو تو اس کا سبب بننا بھی حرام ہے جیسا کہ اعات علی المعصیت جو کہ نص قرآن ہے حرام ہے، اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: لا نسبوا اللہ ین یدعون من دون الله (سورة الله تعالی کو چھوڑ کر عبادت الانعام:۱۰۸) "یعنی ان کو گالی مت دو جن کی یہ لوگ اللہ تعالی کو چھوڑ کر عبادت کرتے ہیں۔ کیونکہ پھر وہ لوگ ناواقعی ہے حد ہے گزر کر اللہ تعالی کی شان میں گتاخی کریں گے"۔ دو سری جگہ ارشاد فرمایا فلا تخصعین بالقول گائوزاب:۳۲) ایک اور جگہ پر ارشاد فرمایا: ولا تسرجن (الاحزاب:۳۳) اور اگر وہ "سبب" معصیت کے لئے مخرک اور داعی تو نہ ہو بلکہ معصیت تک صرف پہنچانے وہ "سبب" معصیت تک صرف پہنچانے والا ہو، اس کے ساتھ ماتھ وہ اس معصیت کے لئے اس لحاظ ہے قریب بھی ہو کہ اس کے ذریعہ "معصیت" انجام دینے کے لئے فاعل کو کی تبدیلی کی ضرورت پیش نہ اس کے ذریعہ "معصیت" انجام دینے کے لئے فاعل کو کی تبدیلی کی ضرورت پیش نہ آئی، مثلاً فتنہ پرور لوگوں کے ہاتھ اسلحہ فروخت کرنا یا مثلاً فتنہ پرور لوگوں کے ہاتھ اسلحہ فروخت کرنا یا مثلاً فتنہ پرور لوگوں کے ہاتھ اسلحہ فروخت کرنا یا مثلاً شراب بنانے والے کو انگور کا شیرہ فروخت کرنا یا مثلاً امرد غلام ایسے شخص کے ہاتھ فروخت کرنا جو آس کو انہوں آئی وہ آس کو انہوں کے ہاتھ اسلحہ فروخت کرنا یا مثلاً فروخت کرنا یا مثلاً امرد غلام ایسے شخص کے ہاتھ فروخت کرنا جو آس کو

بدفعلی کے ارادے سے خرید رہا ہو یا مثلاً اس شخص کو مکان کرائے پر دیا جس کے

بارے میں معلوم ہے کہ یہ اس مکان میں شراب کی تجارت کرے گا یا اس مکان کو وہ مجوسیوں کی عبادت گاہ دہ دینیہ " (یہودیوں کی عبادت گاہ) بنائے گا یا اس مکان کو وہ مجوسیوں کی عبادت گاہ بنائے گا۔ ان تمام صورتوں میں فروخت کرنا یا کرایہ پر دینا کروہ تحری ہے بشرطیکہ کہ بائع کو اور کرائے پر دینے والے کو زبانی تصریح کے بغیر ان باتوں کا علم ہو جائے، لیکن اگر بائع اور کرائے پر دینے والے کو ان باتوں کا علم نہ ہو تو اس صورت میں وہ معذور سمجھا جائے گا، اور اگر بائع اور آجر کو صراحتاً ان باتوں کا علم تھا اس کے باوجود اس نے بچے کردی یا کرایہ پر دے دیا تو اس صورت میں بائع اور آجر حرام کام پر اعادت کرنے والے ہو جائیں گے۔

اور اگر وہ سبب قریب نہیں ہے بلکہ سبب بعید ہے کہ موجودہ صورت میں اس سے معصیت صادر نہیں ہوسکتی بلکہ اس کے ذریعہ معصیت کو انجام دینے کے لئے اس میں تبدیلی کی ضرورت پیش آئے گی مثلاً فتنہ پرور لوگوں کے ہاتھ لو ہافروخت کرنا وغیرہ تو یہ صورت مکروہ تنزیجی ہے۔ (جواہر الفقہ جلد ۲ صفحہ ۱۳۵۳۔ احکام الفرآن، حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ، جلد ۳ صفحہ ۱۵)

حضرت والدصاحب رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے ایک اردو کے مقالے میں اس مسکلہ
کو اور زیادہ واضح کر کے بیان فرمایا ہے جس کا خلاصہ مندرجہ ذیل ہے۔
"اگر "تبب" کے مفہوم کو مطلقاً سببتت کے لئے عام رکھا
جائے تو شاہد دنیا کا کوئی مباح کام بھی مباح اور جائز نہیں رہے
گامثلاً زمین سے غلہ اور پھل انگانے والا اس کا بھی سبب بنتا ہے
کہ اس غلہ اور شمرات سے اعداء اللہ (اللہ کے دشمنوں) کو نفع
کیہ اس غلہ اور شمرات سے اعداء اللہ (اللہ کے دشمنوں) کو نفع
پنچ، کپڑا بنا، مکان بنانا، ظروف اور استعالی چیزیں بنانا، ان
سب میں بھی یہ ظاہر ہے کہ ہرایک نیک اور فاجر ان کو خرید تا
ہے اور استعال کرتا ہے اور اپنے فت و فجور میں بھی استعال

کرتا ہے اور سبب اس کا ان چیزوں کا بنانے والا ہوتا ہے، اگر اس طرح حرمت کو عام کیا جائے تو شاید دنیا میں کوئی کام بھی جائز نہ رہے اس لئے ضروری ہے کہ سبب قریب اور بعید کا فرق کیا جائے، سبب قریب ممنوع اور سبب بعید مباح ہو۔ فرق کیا جائے، سبب قریب ممنوع اور سبب بعید کی مثالیں ہیں اس لئے فرکورہ مثالیں سب کی سب سبب بعید کی مثالیں ہیں اس لئے وہ جائز رہیں گی۔

پرسب قریب کی بھی دو قسمیں ہیں:

ایک سب جالب وباعث جو گناہ کے لئے محرک ہو کہ اگر یہ سبب نہ ہو تا تو صدور معصیت کے لئے کوئی اور ظاہری وجہ نه تقی ایسے سبب کا ارتکاب گویا معصیت ہی کا ارتکاب ہے۔ علامه شاطبی رحمة الله عليه نے "موافقات" كي جلد اوّل ك مقدمہ میں ایے ہی اسباب کے متعلّق فرمایا ہے کہ "ایقاع السبب ايقاع للمسبب (يعنى سبب كا ارتكاب مسبب بي كا ارتكاب ہے) چونكه ايسے اسباب معصيت كا ارتكاب كويا خود معصیت ہی کا ارتکاب ہے اس کئے معصیت کی نسبت اس شخص کی طرف ہی کی جائے گی جس نے اس کے سب کا ار تکاب کیا، کسی فاعل مخار کے درمیان میں حاکل ہونے سے معصیت کی نبت اس سے منقطع نہیں ہوگ۔ جیسا کہ حدیث شریف میں دو سرے شخص کے مال باب کو گالی دینے والے کے حق میں اینے مال باپ کو گالی دینے والا کہا گیا ہے کیونکہ ایسا تبتب للمعصية بنص قرآن وحديث خود امك معصيت ہے۔ سبب قریب کی دو سری قتم یہ ہے کہ وہ سبب قریب تو ہے گر محصیت کے لئے محرک نہیں ہے بلکہ صدور معصیت کسی

دو سرے فاعل مخار کے اپنے قعل ہے ہوتا ہے، جیسے بیع العصیر مم بتخذ حمرا، یا اجارہ الدارلمن بتعبد فیما للاصنام وغیرہ، تو یہ رجے اور اجارہ اگرچہ ایک حیثیت سے معصیت کا سب قریب گر بذات خود جالب اور مخرک للمعصیة نہیں ہیں۔

ایے سب قریب کا علم یہ ہے کہ اگر بیچنے یا اجارہ پر دینے والے كا مقصد مشترى أور مستأجركى اعانت على المعصية مو توبيه خود ارتكاب معصيت اور اعانت على المعصية مين داخل موكر قطعاً حرام ہے۔ اور اگر یجنے والے اور کرایہ پر دینے دالے کا یہ مقصد نہ ہو تو پھر دو صورتیں ہیں: ایک صورت یہ ہے کہ یجے والے کو معلوم ہی نہ ہوکہ وہ شخص شیرہ انگور خرید کر سرك بنائے كا يا شراب بنائے گا، اس صورت ميں تو يہ نيج بلا کراہت جائز ہے، اور اگر بائع کو معلوم ہوکہ یہ شخص شیرہ ا گورے شراب بنائے گاتو اس صورت میں بیخا کرد : ہے۔ پھراس مکروہ کی بھی دو قشمیں: ایک بیہ کہ وہ مبیع کسی تغیر اور تبدیلی کے بغیر بعینہ معصیت میں استعال ہوتی ہو تو اس صورت میں اس کی بیج مکروہ تحری ہے، دو سری پیہ کہ وہ مبیع کچھ تصرف اور تبدیلی کے بعد معصیت میں استعال ہو سکے گی تو اس صورت میں اس کی بیع مکروہ تنزیبی ہے۔

(جوابرالفق جلد اصفحه ۲۸-۳۲۳)

لہذا جب مندرجہ بالا بنیاد پر بینک میں رکھی گئی رقوم میں غور کیا تو اس سے یہ بات سامنے آئی کہ کسی شخص کا "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رقم رکھوانا سودی معاملات کا ایسا محرک اور سبب نہیں ہے کہ اگر یہ شخص بینک میں رقم نہیں رکھوائے گا تو بینک

سودی لین دس کے محناہ میں مبتلا نہیں ہوگا، البذا ایسا شخص سبب قریب کی قشم ثانی میں داخل ہے۔ اور عام طور پر بینک میں رقم رکھوانے والے کا یہ مقصد نہیں ہو تا کہ وہ سودی لین دمین میں بینک کی مدد کرے بلکہ عام طور پر این رقم کی حفاظت مقصود ہوتی ہے، اور پھرر قم رکھوانے والے کو تقینی طور پر بیہ معلوم بھی نہیں ہو تا کہ اس کی رقم سودی لین دمین میں لگائی جائے گی بلکہ اس کا بھی احمال ہو تا ہے کہ اس کی رقم بیک میں محفوظ رکھی جائے اور اس کامھی احمال ہوتا ہے کہ اس کی رقم کسی جائز اور مشروع لین ومن میں لگائی جائے، لیکن اگر بالفرض بینک نے اس کی رقم سودی کاروبار میں بھی لگادی ہو تب بھی کرنسی کا اصول ہیہ ہے کہ وہ جائز عقود معاوضہ میں متعین کرنے سے متعین نہیں ہوتی، لہذا سودی معاملات کو ویکرنٹ اكاؤنث" ميں ركھي گئي رقم كي طرف منسوب نہيں كيا جائے گا بلكه ان معاملات كواس رقم کی طرف منسوب کیا جائے گاجو اب بینک کی این ملیت ہو گئیں۔ زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ ''کرنٹ اکاؤنٹ'' میں رقم رکھوانا مکروہ تنزیجی ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ آج بہت ہے جائز معاملات بھی بینکوں کے ساتھ وابستہ ہو چکے ہیں اور ان معاملات کی محمل کے لئے انسان اس بات پر مجبور ہے کہ وہ کسی نہ کسی بینک میں اپنا اکاؤنٹ کھولے۔ چونکہ بینک میں اکاؤنٹ کھولنے کی یہ ضرورت بالکل ظاہر ہ، اس ضرورت کے پیش نظر بینک میں کرنٹ اکاؤنٹ کھولنے کی کراہت تنزیکی بھی انشاء اللہ حتم ہوجائے گی۔

#### اسلامی بینکوں میں رکھی گئی رقوم کی حیثیت

جہاں تک اسلامی بینکوں میں رقم رکھوانے کا تعلّق ہے تو اگر اس کے "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رقم رکھوائی ہے تو اس کا بعینہ وہی تھم ہے جو ہم نے عام بینکول کے کرنٹ اکاؤنٹ میں رقم رکھوائے کا تھم اوپر پیش کیا ہے، ان دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔ یہ رقم بینک کے ذمتہ مالکان کا قرض ہوتی ہے، اور بینک اس رقم کاضامن

ہوتا ہے، اور اس پر قرض ہی کے تمام احکام جاری ہوتے ہیں۔
لیکن اسلامی بینکوں کے "فکس ڈیپازٹ" اور "سیونگ اکاؤنٹ" ہیں جو رقم رکھوائی جاتی ہے اس کا تھم عام بینکوں کے "فکس ڈیپازٹ" اور "سیونگ اکاؤنٹ" ہیں رکھوائی جانے والی رقم سے مختلف ہے، اگرچہ عام بینکوں کے ان اکاؤنٹس میں رکھوائی جانے والی رقوم قرض ہوتی ہیں جو سودی منافع کی بنیاد پر بینک میں رکھوائی جاتی ہیں، لیکن اسلامی بینک سودی منافع کی بنیاد پر لیتے ہیں کرتے، بلکہ اسلامی بینک ان رقوم کو ان کے مالکان سے شرکت کی بنیاد پر لیتے ہیں کہ اگر منافع ہوگاتو وہ بینک کے ساتھ منافع میں شریک ہوں گے۔ لہذا یہ رقم اسلامی بینکوں میں قرض نہیں ہوتی ہیں منافع میں آیک متاسب حصہ کا مستحق ہوتا ہے۔ اور اگر نقصان ہو جائے تو اس وقت منافع میں آیک متاسب حصہ کا مستحق ہوتا ہے۔ اور اگر نقصان ہو جائے تو اس وقت نقصان میں بھی شریک ہوتا ہے، اور وہ رقم بینک پر مضمون نہیں ہوتی۔ لہذا بینک نہ نقصان میں بھی شریک ہوتا ہے، اور وہ رقم بینک پر مضمون نہیں ہوتی۔ لہذا بینک نہ تو اصل رئی المال کا ضامن ہوتا ہے اور نہ ہی منافع کا ضامن ہوتا ہے۔ البتہ اگر بینک کی طرف سے تعدی اور زیادتی پائی جائے تو اس صورت میں بینک تعدی اور بینک کی طرف سے تعدی اور زیادتی پائی جائے تو اس صورت میں بینک تعدی اور بینک کے کو اس صورت میں بینک تعدی اور بینک کی کی طرف سے تعدی اور زیادتی پائی جائے تو اس صورت میں بینک تعدی اور بینک کی کی کی طرف سے تعدی اور زیادتی پائی جائے تو اس صورت میں بینک تعدی اور

زیادتی کے بقدر ضامن ہوگا۔
میرے خیال میں بیک میں بطور امانت رکھوانے والوں (ڈیپائیٹرز) اور بینک کے کاروبار میں حصّہ دار بنے والوں (لیعن ڈائر کیٹران اور اسپائسرز اور شیئر ہولڈرز) کی حیثیتوں میں فرق ہے، اور وہ یہ کہ "بینک" اور "ڈیپازیٹرز" کے درمیان "عقد مضاربت" ہوتا ہے، جبکہ حصّہ داروں کے درمیان آلیں میں "عقد شرکت" ہوتا ہے۔ یکی وجہ ہے کہ حصّہ داروں کو بینک کی عام میٹنگ میں اپنی آواز اٹھانے کا حق بھی حاصل ہوتا ہے گویا کہ حصّہ داروں نے اپنا مال اور اپنا عمل دونوں بینک کو پیش کر دیا ہے، چنانچہ شرکاء کی یکی کیفیت ہوتی ہے۔ لیکن ڈیپازیٹرز کو یہ حق نہیں ہوتا کہ وہ بینک کی عام میٹنگ میں اپنی آواز اٹھائیں اور نہ ہی بینک کے کاموں کی منصوبہ کہ وہ بینک کی عام میٹنگ میں اپنی آواز اٹھائیں اور نہ ہی بینک کے کاموں کی منصوبہ بندی اور اس کو آسان بنانے میں ان کو کئی قتم کے نصرف کا اختیار ہوتا ہے، بلکہ

یہ لوگ صرف اپی رقم بینک کو پیش کر دیتے ہیں، چنانچہ یمی کیفیت عقد مضاربت میں رب المال کی ہوتی ہے۔

پھریہ تمام بینک کے شرکاء یعنی شیئر ہولڈرز بحیثیت مجموعی ڈیپازیٹرز کے لئے ان
کی امانتوں کے سرمایہ کے تناسب سے ان کے "مضارب" ہوتے ہیں، لہذا حصنہ
داروں کا آپس میں تعلق بمنزلہ "شرکاء" کے ہے اور "ڈیپازیٹرز" کے ساتھ ان کا
تعلق بمنزلہ "مضاربت" کے ہے، اور اسلامی فقہ میں اس طرح کے دوفتم کے
تعلقات کوئی غیر مانوس نہیں ہیں۔ چنانچہ فقہاء نے لکھا ہے کہ اگر مضارب مال
مضاربت کے ساتھ اپنا مال مخلوط کر دے تو یہ جائز ہے اور اس صورت میں یہ نصف
مال میں مضارب اور نصف مال میں مالک متصور ہوگا۔ (مبوط للرخی ۱۳۳:۲۳)

### بینک میں رکھی گئی امانتوں کاضامن

مندرجہ بالا تفصیل سے یہ واضح ہو گیا کہ مرقبہ بینکوں میں جو رقوم رکھوائی جاتی ہیں وہ بینک کے ذہہ قرض ہوتی ہیں۔ چاہے وہ رقم "فکس ڈیپازٹ" میں رکھی ہویا "کرنٹ اکاؤٹٹ" میں ہو۔ اور یہ تمام رقمیں بینک کے ذیتے پر ہوتی ہیں اور ڈیپازیٹر کو وہ رقم والیس کرنا بینک کے ذیتے لازم ہوتا ہے، چاہے بینک کو اپنے کاروبار میں نفع ہویا نقصان ہو۔ اس لئے کہ قرض ہر حال میں صفعون ہوتا ہے۔ اس طرح اسلامی بینکوں کے کرنٹ اکاؤنٹ میں بھی رکھی گئی رقم قرض ہوتی ہے اور بینک کے ذیتے مضمون ہوتی ہے۔

اب بہال ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ ان قرضوں کا ضان "شرکاء بینک" اور ڈیپازیٹرز دونوں پر ہوگایا صرف" شرکاء" پر ہوگا؟

اس كاجواب يد ہے كه يه ضمان صرف شركاء بر ہوگا دُيبازيشرز بر نہيں ہوگا، اِس كے كه قرض لينے والا "بينك" ہے اور "شركاء" بينك كے مالك بي، جب كه تمام دُيبازيشرز لعنى "كرنٹ اكاؤنٹ" ميں رقم ركھوانے والے بينك كو قرض دينے والے ہیں اور ایک قرض دینے والا دوسرے قرض دینے والے کے لئے قرض کا ضامن نہیں ہوتا۔ ای طرح مرقبہ بینکوں کے "فکس ڈیپانٹ" اور "سیونگ اکاؤنٹ" میں رقم رکھوانے والے بینک کو قرض دینے والے ہوتے ہیں اور بینک ان سے قرض لینے والا ہوتا ہے۔

جو لوگ اسلامی بینکوں کے "سرایہ کاری اکاؤنٹ" میں رقم رکھواتے ہیں، ان
کے بارے میں ہم نے پیچیے عرض کیا تھا کہ یہ لوگ "عقد مضاربت" کے "رب
المال" لینی سرایہ کار ہوتے ہیں، جب کہ "بینک کے حصنہ دار" اپنے حصنہ کی رقم کی
نبت سے شرکاء اور "امانت رکھوانے والوں" کے حصے میں "مضارب" ہیں۔

لہذا بینک کا سرمایہ "دحقہ داروں" اور "فیپازیٹرز" کے درمیان مشترک اور مخلوط ہوگا اور ان دونوں میں سے ہرایک اپ اپ سپ سرمایہ کے بقدر نفع ونقصان میں ہمی شریک ہوگا۔ البتہ چونکہ "کرنٹ اکاؤٹٹ" میں رکھوائی جانے والی رقم بینک کے فرض ہوتی ہے اور بینک اس رقم کو اپنے تمام معاملات میں استعمال کرتا ہے اور اس کا نفع بھی دھتہ داروں اور امانت داروں کو پہنچتا ہے، لہذا جن فرضوں سے حصہ دار اور امانت دار دونوں نفع اٹھاتے ہیں تو اس قرض کے ضامن بھی دونوں ہی ہوں گے۔ علامہ کاسانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

﴿ولو استقرض (اى الشريك) مالا لزمهما جميعا، لانة تملك مال بالعقد فكان كالصرف، فيثبت فى حقه وحق شريكه ﴾

لینی اگر دو شریکوں میں سے ایک نے کسی سے قرض لیا تو وہ قرضہ دونوں شریکوں پر لازم ہو جائے گا، اس لئے کہ یہ عمل عقد کے ذریعے مال کا مالک بننا ہے تو یہ بمنزلہ "بیج صرف" کے ہوگیا۔ لہذا یہ مال قرض لینے والے اور اس کے شریک دونوں کے ذتے لازم ہوجائے گا۔

اور یہ اس مشہور اصول کی بنیاد پر ہے کہ الحواج بالصمان نعنی رسک ك يقدر نفع ب اور العنم بالعرم لين نقصان نفع ك اعتبار س ب-دو سرے لفظوں میں بوں کہا جاسکتا ہے کہ بینک دفرنٹ اکاؤنٹ" کے اعتبار ے قرض کینے والا ہے، اور بینک اپنے حصہ داروں اور ڈیمیازیٹرز لیعنی "فکس دیازت" اور سیونگ اکاؤنٹ" میں رقم رکھوانے والوں کے ساتھ مل کر کام کرتا ہے، اس لئے یہ دونوں فریق بینک کے ساتھ اس کی تمام کاروائیوں میں شریک ہوتے ہیں۔ اور جن کاروائیوں میں یہ دونوں شریک ہوتے ہیں، ان کی محمل کے لے "كرنٹ اكاؤنٹس"كى رقول كو بطور قرض لياجاتا ہے، اس لئے ان قرضول كے ضامن بھی یہ دونوں ہوں گے۔ لہذا 'وکرنٹ اکاؤنٹس' میں رقم رکھوانے والے جب رقم کی واپسی کا مطالبہ کریں تو پہلے ان کے مطالبات کو پوراکیا جائے گا، اس کے بعد حصة دارول اور "مزمايه كارى كے اكاؤنٹس" ميں رقم ركھوانے والوں ك در میان نفع تقسیم کیا جائے گا۔ لہذا اگر کسی وفت بینک کو ختم کرنا پڑے تو سب ہے سلے "كرنٹ اكاؤنٹس" ميں رقم ركھوانے والول كو ان كى رقيس واليس كر كے ال کے قرض کو اداکیا جائے گا، اس لئے کہ ان کی رقبیں بینک میں بطور قرض رکھی گئ تھیں اور بینک کے حصہ دار اور "سرمایہ کاری اکاؤنٹس" میں رقم رکھوانے والے اینے اصل سرمایہ اور نفع کے اس وقت مستحق ہوں گے جیب "کرنٹ اکاؤنٹس" والوں كا قرضہ مكمل اداكر ديا جائے كاكيونك يه دونوں اس رقم كے قرض لينے والے

البتہ اس پر ایک اشکال یہ ہوتا ہے کہ ایک شخص "مرمایہ کاری اکاؤنٹ" میں ابھی داخل ہوا ہے حالانکہ اس سے پہلے "کرنٹ اکاؤنٹ" میں بہت سے لوگ اپی اپی رقیں بطور قرض رکھوا چکے ہیں، تو یہ شخص ان قرضوں کا کیسے ضامن ہوگا جو قرضے بینک نے اس وقت لیے تھے جب یہ شخص بینک کے ساتھ اس کے معاملات میں شریک بھی نہیں ہوا تھا؟

اس اشكال كا جواب يه ب كه جو شخص كى جارى تجارت ميں بحيثيت شريك داخل ہو تا ہے ، داخل ہو تا ہے ، داخل ہو تا ہے ، واخل ہو تا ہے ، چارت ميں شريك ہوتا ہے ، چاہت وہ ديون اس شخص كے تجارت ميں داخل ہونے سے پہلے بى كے ہوں للفذا "سرايد كارى اكاؤنٹس" ميں رقم ركھوانے والے بحيثيت "شركاء" بينك كے كاروبار ميں داخل ہوں گے تو بينك كے ساتھ تمام قرضوں كے ضمان كو بھى برداشت كريں گے۔

#### كرنث اكاؤنث ي "ربن "يا "ضان"كاكام لينا

اسلامی فقد اکبڈی کی طرف سے "کرنٹ اکاؤنٹ سے رہن کاکام لینے کا مسکد" بھی اٹھایا گیا یعنی "کرنٹ اکاؤنٹ" والے شخص کے لئے کیا جائز ہے کہ اس کی جو رقم کرنٹ اکاؤنٹ میں رکھی ہے اس کو اپنے کسی ایسے دین کے عوض رہن رکھوادے جو دین کسی بھی سبب اس کے ذتے واجب ہو چکا ہے؟

ر معوادے جو دین سی بی سبب سے اس کے دیے واجب ہو چھ ہے؟

اس کا جواب یہ ہے کہ جمہور فقہاء کے نزدیک صرف وہی چیز رہن بن سکتی ہے
جو مال متقوم ہو اور اس کی بچے جائز ہو (المغنی لابن قدامت مع الشرح الکبیر جلد ہ صفحہ ۳۵)

لہذا دین کے اندر "ربن" بننے کی صلاحیت نہیں کیونکہ تیسرے آدمی کو دین
فروخت کرنا جائز نہیں ہے، اور ہم چیچے بیان کر چکے ہیں کہ "کرنٹ اکاؤنٹ" میں
رکھی گئی رقم بینک کے ذیتے دین ہوتی ہے۔ لہذا جمہور فقہاء کے قول کے مطابق
اس رقم کو ربن بنانا درست نہیں۔ البتہ فقہاء مالکیہ کے نزدیک مدیون اور غیر مدیون
دونوں کے پاس دین کو ربن رکھنا جائز ہے، البتہ مدیون کے پاس دین کو ربن
رکھوانے کی شرط یہ ہے کہ جو دین ربن ہے اس کے واپس لینے کی مدت اس دین
کی مدت کے برابر یا اس سے ذیادہ ہو جس دین کا یہ ربن بنا ہے۔ چنانچہ علامہ عدوی
رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

﴿ ويشترط في صحة رهنه من الدين أن يكون أجل

الرهن مثل احل الدين الذي رهن اوابعدلا اقرب لان بقاء ه بعد محله كالسلف فصار في البيع بيعا وسلفا الا ان يجعل بيدامين الى محل اجل الدين الذي رهن به \$

"لیعنی وین کو مدیون کے پاس رہن رکھوانے کی شرط یہ ہے کہ
رہن والے دین کی "مّت" اس دین کی مّت کے مثل یا زیادہ
ہو جس کی طرف سے وہ دین رہن رکھوایا ہے، اس سے پہلے نہ
ہو، اس لئے مّت رہن پوری ہوجانے کے بعد دین کا مرتبن کے
پاس رہنا "قرض کی طرح ہے، اور عقد رُخ کے اندر "قرض اور
ہیج" دو عقود داخل ہونا لازم آجائے گا۔ البتہ اگر یہ طے ہو
جائے کہ "مّت رہن" پوری ہونے کے بعد وہ دین مّت دین
جائے کہ "مّت رہن" پوری ہونے کے بعد وہ دین مّت دین
معالمہ درست ہوجائے گا"۔

(حاشيه العدوى بعامش الخرشي على مخفر ظليل جلد ٥ صفحه ٢٣٦)

بہر حال، اس عبارت کی روشی میں "کرنٹ اکاؤنٹ" کو بطور "رہن" استعمال کرنے کی مختلف صور تیں ہو سکتی ہیں:

■ پہلی صورت یہ ہے کہ ای بینک کا دین اس شخص کے ذیتے ہو جس کا "کرنٹ اکاؤنٹ" اس بینک میں موجود ہے، اور وہ شخص دین کی تو یتی کے لئے اپنا کرنٹ اکاؤنٹ بینک کے پاس بطور رہن رکھوادے۔ یہ صورت مالکیہ کے نزدیک جائز ہے بشرطیکہ "کرنٹ اکاؤنٹ" کی ترت کو دین کی ادائیگی کی تدت تک اس طرح مؤخر کر دیا جائے کہ کرنٹ اکاؤنٹ کے مالک کو دین کی یُرت سے پہلے اپنے اکاؤنٹ سے بینک کے دین کی مقدار سے زیادہ رقم نکلوانے کا اختیار نہیں ہوگا۔ البتہ جمہور فقہاء بینک کے دین کی مقدار سے نیادہ رقم نکلوانے کا اختیار نہیں ہوگا۔ البتہ جمہور فقہاء کے قول کے مطابق کرنٹ اکاؤنٹ کی رقم کو رہن رکھوانا درست نہیں، اس لئے کہ

وہ رقم بینک کے ذیتے دین ہے، اور دین ایسا "عین" نہیں جس کی جع درست ہو۔ (اور رہن کاعین ہونا ضروری ہے)

و در مری صورت یہ ہے کہ دائن بینک کے علاوہ کوئی تیسرا شخص ہو، اور پھر دیون اپنے کرنٹ اکاؤنٹ کو اس دائن شخص کے پاس اس طرح رکھوائے کہ وہ جب چاہے اس اکاؤنٹ ہے رقم نکلوالے۔ یہ صورت بھی مالکیہ کے نزدیک جائز ہے جیسا کہ اوپر بیان کیا گیا۔ البتہ جہور فقہاء کے نزدیک چونکہ دین کا رئین جائز نہیں، اس لئے یہ صورت بھی ان نے نزدیک درست نہیں۔ البتہ اس صورت کو "حوالہ" کی بنیاد پر درست کرنا ممکن ہے، وہ اس طرح کہ کرنٹ اکاؤنٹ والا شخص اپنے قرض خواہ کو درست کرنا ممکن ہے، وہ اس طرح کے دہ قرض خواہ جب چاہے اپنادین بینک سے دصول کر لے۔

سے یہ مطالبہ کرے کہ دائن بینک کے علاوہ کوئی اور ہو، اور وہ دائن مدیون مربی ہے ۔ مطالبہ کرے کہ دین کی اوائیگی کی قدت آنے تک وہ مدیون بینک کے اندر موجود اپنے کرنٹ اکاؤٹ کو مجمد کردے (اور اس بیں ہے کوئی رتم نہ نکالے)۔ اس صورت کو فریق ثالث کے ہاتھ میں رہن رکھوانے کے مسئے پر منطبق کیا جاسکا ہے۔ اس فریق ثالث (بینک) کو فقہ اسلامی میں "عدل" کہا جاتا ہے اور اس "عدل" کا رہن پر قبضد، قبضہ امانت ہوگا۔ اور "عدل" کے لئے اس رہن میں تصرف کرنا یا اپنے مصالح میں اس کو استعال کرنا جائز نہیں، جب کہ یہ ظاہر ہے کہ بینک کرنٹ اگاؤٹ میں رکھی گئی تمام رقموں کو اپنے تصرف میں لاتا ہے، اس لئے جو رقم کرنٹ اکاؤٹ میں رکھی گئی تمام رقموں کو اپنے تصرف میں لاتا ہے، اس لئے جو رقم کرنٹ جاسکا۔ لہذا اس صورت کو فریق ثالث یعنی عادل کے ہاتھ میں رہن رکھوانے پر منطبق نہیں کیا جاسکا۔ لہذا اس صورت کو فریق ثالث یعنی عادل کے ہاتھ میں رہن رکھوانے پر منطبق نہیں کیا جاسکا۔ ان کا مربی کی شرط کے ساتھ شی مربون میں تصرف کرنے کی اجازت (بینک) کو ضامن ہونے کی شرط کے ساتھ شی مربون میں تصرف کرنے کی اجازت دی ہے۔ اس کا صربی حکم تو کتب فقہ میں جمھے نہیں ملالیکن بظاہریہ معلوم ہوتا و دے دی ہے۔ اس کا صربی حکم تو کتب فقہ میں جمھے نہیں ملالیکن بظاہریہ معلوم ہوتا

ے کہ یہ صورت شرعاً جائزے، واللہ سجانہ اعلم۔

بہر حال، یہ تفصیل تو اس صورت میں ہے جب کہ جس دمین کے لئے رہن رکھوایا گیا ہے اس کی ادائیگی کی میعاد معین ہو، لیکن اگر یہ دمین حال ہو لیعنی میعاد مقرب مد مثلاً قرض مدر سے حذہ اور دوس بر فقیاء کرنز دیک مؤجل کرنے ہے۔

مقرر نہ ہو مثلاً قرض ہو، جور حفیہ اور دوسرے فقہاء کے نزدیک مؤجل کرنے ہے مؤجل نہیں ہو تا لین کھی بھی اس کا مطالبہ کیا جاسکتا ہے، تو اس صورت میں اس

اکاؤنٹ کو منجد کر کے "حوالہ" کی بنیاد پر "رہن" بنایا جاسکتا ہے۔ جیسا کہ پیچھے

دوسری صورت کے بیان میں ذکر کردیا۔

#### سرمایه کاری کی رقموں کور بهن بنانا

جہاں تک ان رقوں (امانوں) کا تعلق ہے جو عام بینکوں کے اندر سرمایہ کاری

کے لئے جمع کرائی جاتی ہیں تو ان کا تھم بعینہ وہی ہے جو اوپر ہم نے "کرنٹ

ا اکاؤنٹ" کا تفصیل سے تھم بیان کیا، اس لئے کہ یہ رقم بھی بینک کے پاس بطور قرض ہوتی ہے جیسا کہ کرنٹ اکاؤنٹ کی رقمیں قرض ہوتی ہیں۔ البتہ جو رقمیں

سر من اون ہے . یہ مد رک اول ک رائی جاتی ہیں وہ بینک کے پاس بطور اسلامی بینکوں میں سرمایہ کاری کے لئے جمع کرائی جاتی ہیں وہ بینک کے پاس بطور

قرض جمع نہیں ہوتیں بلکہ وہ رقمیں بینک کی ملک میں داخل ہو کر سرمایہ کار کا ایک

حصة مشاع بن جاتى مين للذا جو نقهاء "ربن الشاع" كو جائز نبيل كہتے ان كے

نزدیک اس رقم کو رہن بنانا جائز نہیں، چنانچہ نقہاء حفیہ کے نزدیک تھیج قول کے مطابق مشاع کارہن جائز نہیں اگرچہ شریک کے پاس رکھا جائے۔

اردالحار ملده صفحه ۱۳۸۸

البته فقہاء شافعیہ، مالکیہ اور حالمہ کے نزدیک مشاع کا رہن رکھنا جائز ہے۔

(الغنى لابن قدامة جلد ٢ صفحه ٢٥٥)

لبذا ان فقہاء کے نزدیک اسلامی بینکوں کے سرمایہ کاری اکاؤنٹ میں رکھی گئی

ر قبوں کو رہن بنانا جائز ہے۔

## بینک کاکسی شخص کے اکاؤنٹ کو منجمد کرنا

"اسلامی فقہ اکیڈی" میں بحث و مباحث کے دوران ایک سوال یہ اٹھایا گیا کہ اگر بینک میں کسی کا کرنٹ اکاؤنٹ موجود ہو اور بینک کے ساتھ لین دین کے نتیج میں اس پر بینک کا قرض چڑھ گیا ہو تو کیا بینک کو یہ اختیار ہے کہ اس کے اکاؤنٹ کی رقم کو روک دے اور اس کے اکاؤنٹ کو منجمد کر دے؟ اور بینک اپنے تمام مالی واجبات جو سرمایہ کاری کی کاروائیوں کے نتیج میں اس پر واجب ہوئے ہیں وہ اس کے اکاؤنٹ سے وصول کرلے؟

اس کا جواب یہ ہے کہ اگر اکاؤنٹ ہولڈرکی رضامندی سے بینک نے اس کے اکاؤنٹ، کو منجمد کیا ہے تو اس صورت میں اس اکاؤنٹ پر "رہن" کے وہ تمام احکام جاری ہوں گے جس کی تفصیل ہم نے پہلے عرض کردی۔ اسی طرح اگر بینک کے کرنٹ اکاؤنٹ سے اس کی رضامندی سے اپنا قرض وصول کرلے تو اس پر "متماصّہ" کے احکام جاری ہوں گے۔ لیکن اگر اکاؤنٹ ہولڈر کی اجازت کے بغیر ببنک اپنا قرض اس کے اکاؤنٹ سے وصول کرنا چاہے، مثلاً بینک کا اکاؤنٹ ہولڈر کے ببنک اپنا قرض اس کے اکاؤنٹ سے وصول کرنا چاہے، مثلاً بینک کا اکاؤنٹ ہولڈر کے نے قرض اور اور ایکی کی تاریخ آنے کے باوجود اس نے قرض اور انہیں کیا، اب بینک سے چاہتا ہے کہ اس کا جو اکاؤنٹ بینک میں موجود ہے اس میں سے اپنا قرض وصول کرنے تو کیا بینک کے لئے ایسا کرنا جائز ہے یا نہیں؟

اس صورت پر وہ سکہ صادق آتا ہے جو فقہاء اور محدثین کے نزدیک "مسکلة الظفر" کے نام ہے مشہور ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ اگر "دائن" "مریون" کا مال حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائے تو کیا دائن کے لئے جائز ہے کہ وہ اپنا قرضہ اس مال سے وصول کرلے؟ اس کے بارے میں فقہاء یہ فرماتے ہیں کہ اگر مدیون کسی جائز وجہ کی بنیاد پر دین کی ادائیگی نہ کر رہا ہو، مثلاً یہ کہ دین کی ادائیگی کی تاریخ ابھی نہیں آئی۔ یا اس وجہ سے کہ وہ نگدست ہے تو اس صورت میں دائن کے لئے اس

کے مال سے وین وصول کرنا جائز نہیں۔ ای طرح اگر مدیون ناحق وین کی ادائیگی

ے مانع ہے لیکن دائن عدالت سے رجوع کر کے اپنا دین وصول کر سکتا ہے، تو اس صورت میں بھی دائن کے لئے مربون کے مال سے ازخود دین وصول کرنا جائز نہیں۔
اس بارے میں فقہاء کا کوئی اختلاف نہیں، البتہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ ایک وجہ سے اس کو جائز قرار دیتے ہیں۔ لیکن اگر دائن عدالت کے ذریعہ ابنا دین وصول کرنے پر قادر نہ ہو تو اس صورت میں مربون کا مال لینے یا نہ لینے کے بارے میں فقہاء کے درمیان مندرجہ ذیل اختلاف ہے۔

(تفصيل كے لئے ويكھنے: المغنى لابن قدامند: ٢٢٩/١٢٠ و٢٣٠ كتاب الدعاوى والبيّنات)

ا امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اگر وائن مدیون کا مال حاصل کرنے میں کا مال حاصل کرنے میں کا میاب ہو جائے تو وائن اپنا قرض اس مال میں سے وصول کرلے، چاہے وہ مال اس قرض کی جنس سے ہو یا خلاف جنس ہو۔ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کا بھی ایک قول کی سے۔

امام احمد بن طنبل رحمة الله عليه كا مشهور قول بيه ب كه اگر وائن مديون كا مال حاصل كرف مين مايون كا مال حاصل كرف مين كامياب مو جائ تب بهى وائن اس مال سه ابنا قرض وصول نه كرك بلكه وه مال مديون كو واليس كرك، اور پهراس به اپنے دين كا مطالبه كرك امام مالك رحمة الله عليه كا بهى ايك قول يك ب-

ام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ قرماتے ہیں کہ اگر دائن مدیون کا مال حاصل کرنے ہیں کا میاب ہو جائے تہ اس صورت میں ہے دیکھا جائے گا کہ یہ مال دین کی جنس کا ہے یا خلاف جنس ہے، اگر وہ مال دین کی جنس کا ہے تو اس صورت میں دائن کے لئے اس مال سے اپنا دین وصول کرنا جائز ہے۔ مثلاً دائن کے مدیون کے ذے دراہم شے اور دائن مدیون کے دراہم حاصل کرنے میں کامیاب ہو گیا تو اس صورت میں ان دراہم سے درائن کو اپنا دین وصول کرنا جائز ہے۔ لیکن اگر وہ مال خلاف جنس ہے تو دراہم سے اس صورت میں دائن کو اپنا دین وصول کرنا جائز ہے۔ لیکن اگر وہ مال خلاف جنس ہے تو دراہم صورت میں دائن کو اپنا دین اس مال سے وصول کرنا جائز نہیں۔ مثلاً دین

دراهم کی شکل میں تھا اور وائن مریون کے دینار حاصل کرنے میں کامیاب ہوگیا تو اب وائن کو ان دینار سے اپنادین وصول کرنا جائز نہیں۔

نوران رون ریارے بہاری و کی ہے لیکن متأخرین نقہاء حنیہ اس مسئلے میں مقبہاء حنیہ کا اصل زمب تو یک ہے لیکن متأخرین نقباء حنیہ اس مسئلے میں

امام شاقعی رحمة الله عليه كے قول پر فتوى ديتے ہوئے فرماتے ہيں كه اگر دائن مايون

کا مال حاصل کرنے میں کامیاب ہوجائے تو دائن کو اس مال سے اپنا دس وصول کرنا ایم میں ایس ال سے کی جنس کامہ اخلاق جنس میں جنانجہ علام ایس علی میں

جائز ہے، چاہے وہ مال وین کی جنس کا ہو یا خلاف جنس ہو۔ چنانچہ علامہ ابن عابدین رحمت الله علیہ "شرح القدوري للاخصب" سے نقل كرتے ہوئے فرماتے ہيں:

أن عدم جواز الاخذ من خلاف الجنس كان فى زمانهم لمطاوعتهم فى الحقوق والفتوى اليوم على جواز الاخذ عند القدرة من اى مال كان لاسيما فى ديارنالمداومتهم العقوق

"لینی دائن کے لئے ظاف جس سے اپنا دین وصول کرنے کا عدم جواز کا تھم فقہاء متقدین کے زمانے میں تھاجب کہ لوگ حقوق کی ادائیگی میں جلدی کرتے تھے۔ لیکن اب فتوگی اس پہو کہ اگر دائن کو مدیون کے مال پر قدرت حاصل ہوجائے تو وہ اپنا دین وصول کرلے، چاہے وہ دین کی جنس سے ہو یا ظاف جنس ہو، خاص کر ہمارے دیار میں ایسا کرنا جائز ہے، اس لئے کہ آج کل لوگوں میں حقوق کی ادائیگی میں خفلت عام ہو چک ہے"۔ (دوالحار لابن عابرین کتاب الحج:۵/۵۱۰۔ وکتاب الحدود: ۵/۵/۵۱۰۔ وکتاب الحدود: ۳۰۰٬۲۱۹/۳ وکتاب الحظروالاباحة:۵/۵۱۰)

﴿ امام مالک رحمة الله عليه سے تينوں ائمه کے اقوال کے مطابق تين قول منقول بيں۔ اور ان کا چوتھا اور مشہور قول يہ ہے که اگر مديون کے ذھے سوائے اس دائن افافر کے دین کے علاوہ دو سرے کسی شخص کا دین نہيں ہے تو اس صورت میں اس

دائن ظافر کو اپنے دین کے بقدر مال وصول کرنا جائز ہے، اور اگر مدیون کے ذیتے کسی اور شخص کا بھی دین ہے تو اس صورت میں دائن ظافر کے لئے اس مال میں سے اپنا دین وصول کرنا جائز نہیں، اس لئے کہ اگر یہ مدیون مفلس ہو جائے تو تمام دائنین اس کے مال میں برابر کے مستحق ہوں گے۔

جہور فقہاء جو دائن ظافر کے لئے ابنادین وصول کرنے کو جائز کہتے ہیں وہ مدیث ہند بنت عتبہ زوجہ ابی سفیان رضی اللہ عنہا سے استدلال کرتے ہیں۔ جس کے الفاظ یہ ہیں:

(انها قالت یارسول الله ان اباسفیان رجل شحیح، لا یعطینی من النففة ما یکفینی ویکفی بنیی الاما اخذت من ماله بغیر علمه فهل علی فی ذلک من جناح؟ فقال رسول الله صلی الله علیه وسلم: خذی من ماله بالمعروض ما یکفیک ویکفی بنیک

"دلینی بند بنت عثبہ زوجہ ابی سفیان رضی اللہ عنہا حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آئیں اور عرض کیا کہ یارسول اللہ! میرے شوہر ابوسفیان بخیل آدی ہیں وہ جھے اتنا ثرچہ نہیں دیتے جو جھے اور میرے بچوں کو کانی ہوجائے، اگر میں ان کو بتائے بغیران کے مال میں سے لے لیا کروں تو اس میں جھے کوئی گناہ تو نہیں ہو گا؟ جواب میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: تم مناسب طریقے سے اتنا مال حاصل کرلیا کرو جو تمہارے اور تمہارے بچوں کے گائی ہو

(صحیح مسلم کتاب الا تفتید باب تفید بند- امام بخاری رحمة الله علیه بھی صحیح بخاری میں اس مدیث کو متعدد مقامات پر لائے ہیں مثلاً: کتاب البیوع، باب ما اجری الامصار علی ما یتعارفون بینهم، مدیث

نمرا٢٢- كتاب المظالم، باب تصاص المظلوم اذا وجد مال ظالم، حديث فمرو٢٣٧- كتاب النفقات، حدیث نمبر۵۳۵، ۱۳۲۳ و می نے اس مسک کے بارے میں ای کتاب " حملة فتح الملیم شرح صحیح مسلم" من فقہاء کے ذاہب اور ان کے دلائل وغیرہ کے ساتھ تفصیل سے بحث کی ہے) اس مدیث کی بنیاد پر حفیہ اور شافعیہ کے نزدیک رائے یہ ہے کہ بینک کے لئے مدیون کے کرنٹ اکاؤنٹ ہے اپنا کل دین یا بعض دین وصول کرلیٹا جائز ہے۔ مندرجہ بالا فقہی اختلاف دور کرنے کے لئے مناسب یہ ہے کہ جب بینک سی کلائن کے ساتھ ایگر پمنٹ کرے تو اس ایگر پمنٹ میں ایک شق کا اور اضافہ كري، اور اس شق مين اس بات كي صاف صراحت موكد اگر كلائث وقت مقرره ير بینک کے واجبات ادا کرنے سے قاصررہے گاتو بینک اس کلائنٹ کے بینک میں موجود لرتث اكاؤنث سے اپنا حق وصول كرے كا۔ اور جب كلائنٹ اس اگريمنٹ كى اس شق ہر وستخط کردے گاتو یہ اس کی رضامندی کی دلیل ہوگی کہ بینک اپنے واجبات کا اس کے کرنٹ اکاؤنٹ یا سرایہ کاری اکاؤنٹ سے مقامہ کر لے۔ اب اس صورت میں یہ مسّلہ ''مسّلۃ الظفر'' سے نکل جائے گا اور اس پر ''مقاصہ بالتراضی'' کے احکام جاری موں کے یہ "مقاصہ بالتراضی" تمام فقہاء کے نزدیک بلااختلاف جائز ہے۔

## بینکوں میں رکھی گئی رقموں کی آڈیٹنگ کاطریقہ

آج کل عام بینکوں کا طریقہ کاریہ ہے کہ وہ اپنے ڈیبٹ اور کریڈٹ کی ایک بیلنس شیٹ تیار کرتے ہیں۔ "کریڈٹ" میں ان رقوم کو شامل کیا جاتا ہے جو یا تو بینک کے پاس موجود ہیں یا متقبل میں بینک کو حاصل ہونے والی ہیں۔ مشلاً: وہ سرمایہ جو بینک نے اپنے کلائٹ کو دیا ہوا ہے اور بینک کو یہ امید ہے کہ وہ سرمایہ نفع (سود) کے ساتھ بینک کو واپس مل جائے گا۔ اور "ذیبٹ" میں ان رقوم کو شامل کیا جاتا ہے جن رقوم کا دو سروں کو بینک سے مطالبہ کرنے کا حق ہوتا ہے اور بینک کے ذیے ان مطالبات کو پورا کرنا ضروری ہوتا ہے۔ چنانچہ عام بینکوں کا طریقہ یہ ہے۔

کہ اکاؤنٹس کے اندر رکھی گئی تمام امانوں کو "ڈیبٹ" کے خانے میں درج کرتے ہیں، اس لئے کہ "کرنٹ اکاؤنٹ" اور "سیونگ اکاؤنٹ" میں رکھی گئی رقبوں کو تو اکاؤنٹس ہولڈرز کے مطالبے کے وقت واپس کرنا بینک کے ذیتے لازم ہو تا ہے، اور فکس ڈیپازٹ میں رکھی گئی امانوں کو ان کی قرت پوری ہونے پر واپس کرنا ضروری ہو تا ہے۔ اور وہ سرمایہ جو بینک اپنے کلائٹ کو دیتا ہے اس کو "کرنڈٹ" کی فہرست میں شامل کیا جاتا ہے، اس لئے کہ بینک کو "نفع" کے ساتھ اس رقم کی واپسی کی امید ہوتی ہے۔

جال تک اسلامی بینکوں کا تعلق ہے تو اس کی بیلنس شیٹ تیار کرنے میں یہ طريقه اختيار نهيس كيا جاسكنا البته "كرنت اكاؤنت" كي رقوم كو عام بينكول كي طرح اسلامی بینک بھی "ڈیبٹ" کے خانے میں درج کر عظتے ہیں، وجہ اس کی یہ ہے کہ جیسا کہ ہم نے پہلے عرض کیا کہ "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رکھی جانے والی رقومات بینک ك ذية قرض موتى بين، اور اكاؤث مولار كويد حق موتاب كدوه جب چاب ايى رقم بینک سے نکاوالے۔ لیکن چونکہ اسلامی بینکوں میں "سرمایہ کاری اکاؤنٹ" میں رکھی جانے والی رقمیں بینک کے ذیتے قرض نہیں ہوتیں بلکہ وہ یا تو "مال مضاربت" ہوتی ہیں یا "ال شركت" ہوتی ہیں جو بینك كى دوسرى رقول كے ساتھ مخلوط کر دی جاتی ہیں، اور یہ رقمیں بینک کے ضان میں نہیں ہوتیں۔ اس کئے حقیقت میں ان رقبوں کو "ڈیبٹ" کے خانے میں درج کرنا درست نہیں۔ ای طرح وہ رقبیں جو بطور سرایہ کے بینک نے اپنے کلائٹ کو دی ہوئی ہیں ان تمام رقموں کو "کریڈٹ" کے خانے میں درج کرنا ممکن نہیں، کیونکہ جو سرمایہ شرکت یا مضارت کی بنیاد بر کسی کو دیا جاتا ہے وہ غیر مضمون ہو تا ہے، اس لئے "وکلائٹ" کے نفع كا ضامن مونا تو دوركى بات ب وه تو اصل سرايه كا بھى ضامن نہيں موتا، البت اگر بینک نے کوئی بع "مرابحہ" کی ہے تو اس کا ممن یا کوئی چیز اجرت پر دی ہے تو

اس كاكرايد بينك ك "كريث" كے خانے ميں درج كياجاسكا ہے-

لہذا مندرجہ بالا فرق کی بنیاد پر اسلامی بینک کی بیلنس شیٹ عام بینکوں کی بیلنس شیٹ کی مائند ای طرح بر ناکہ اس کی ڈیبٹ اور کریڈٹ کی رقموں کے اندراجات بالکل برابر ہو جائیں ممکن نہیں ہے، بلکہ مناسب یہ ہے کہ اسلامی بینکوں کی بیلنس شیٹ تجارتی کمپنی کی بیلنس شیٹ کی طرح بنائی جائے، اور یہ چیز اسلامی بینک کے مزاج کے زیادہ مطابق ہے، اس لئے کہ "اسلامی بینک" صرف قرض کے لین دین مزاج کے زیادہ مطابق ہے، اس لئے کہ "اسلامی بینک" صرف قرض کے لین دین کرنے والا ادارہ نہیں ہے بلکہ وہ ایک تجارتی ادارہ ہے جو ملکی تجارت کے نفع و نقصان میں برابر کا شریک ہو تاہے۔

اگر اسلای بینک بھی اپی بیلنس شیٹ عام بینکوں کی طرح اس طرح بنائے کہ "مرمایہ کاری اکاؤنٹ" کی رقبوں کو "ڈیبٹ" کے خانے میں درج کرلے اور جو سرمایہ کلائٹ کو فراہم کیا ہے اس کو "کریڈٹ" کے خانے میں درج کرلے تو اس صورت میں یہ "بیلنس شیٹ" تقریبی اور مخینی بنیاد پر تو درست ہوگی، لیکن بھینی بنیاد پر درست نہیں ہوگی، واللہ سجانہ و تعالی اعلم۔

#### وسرمایه کاری اکاؤنش"کے اکاؤنٹ ہولڈرزکے درمیان

#### بنفع کی تقسیم کاطریقه

بینک ڈیپازٹس کے مسائل میں سے ایک اہم مسئلہ اس رقم پر حاصل ہونے والے نفع کی تقیم کا مسئلہ ہے۔

اس مسئلہ میں مشکل اس لئے پیش آتی ہے کہ "شرکت" اور "مضاربت" کا اصل میں جو تقتور ہے وہ تو یہ ہے کہ یہ ایک سادہ قتم کی ایک تجارت ہے جس میں دو یا چند افراد ملکر آپس میں تجارت کریں گے اور تمام شرکاء اس تجارت میں ابتداء سے شریک رہیں گے بہاں بک کہ تمام مال تجارت نقد کی شکل میں حاصل ہوجائے اور پھرتمام شرکاء کے درمیان نفع کی تقسیم ہوجائے اس صورت میں نفع و نقصان کے اور پھرتمام شرکاء کے درمیان نفع کی تقسیم ہوجائے اس صورت میں نفع و نقصان کے

حساب میں کسی قتم کا ابہام باقی نہیں رہتا۔

لیکن آج کل جو بڑی بڑی شرائق کمپنیاں ہیں، ان میں سینکروں لوگ شریک موتے ہیں، روزانہ بے شار افراد اس شراکی سینی سے نکلتے ہیں اور دوسرے بے شار افراد داخل ہوتے ہیں۔ اور اس بات نے اس مسلم کو زیادہ پیچیدہ اور دشوار بنادیا کہ موجودہ بینکوں میں ہر شخص کے اکاؤنٹ میں رکھی گئی رقم میں روزانہ کمی بیثی ہوتی رہتی ہے، مثلاً ایک شخص نے آج بینک میں اکاؤنٹ کھولا اور چند روز کے بعد اس کو اینے اکاؤنٹ میں سے کچھ رقم نکلوانے کی ضرورت پیش آگئ، پھرچند روز کے بعد اس نے اپنے اکاؤٹ میں کھ رقم اور جع کرادی۔ یہ صورت طال صرف کرنٹ اكاؤنٹ ميں پيش نہيں آتى بلكه سيونگ اكاؤنٹ ميں بھی پيش آتى ہے حتیٰ كه "فكس دیانت" میں بھی یہ صورت پیش آتی رہتی ہے، اس لئے کہ "فکس ڈیپانٹ" میں اگرچہ مدت مقرر ہوتی ہے اور اکاؤنٹ ہولڈر کو مدّت پوری ہونے سے پہلے این رقم اکاؤنٹ سے نکلوانے کا اختیار نہیں ہو تالیکن پھر بھی اکثر بیکوں میں یہ معمول ہے کہ وہ فکس ڈیپازٹ ہولڈر کو بھی ضرورت کے وقت اپنے اکاؤنٹ سے رقم نُطوانے کی اجازت دے دیتے ہیں اور اس کے بدلے میں بینک ان ایام کا نفع کم کر دیتا ہے جتنے ایام مدت پوری ہونے میں باقی رہتے ہیں۔

دوسری طرف «فکس ڈیپازٹ» کے تمام اکاؤنٹ ایک دن اور ایک تاریخ میں نہیں کھولے جاتے بلکہ ہر شخص کے اکاؤنٹ کھولنے کی تاریخ مختلف ہوتی ہے، ای طرح ہر شخص کے اکاؤنٹ کی قرت دوسرے سے مختلف ہوتی ہے۔ اس لئے ہر شخص کی رقم رکھوانے کی پیریڈ دوسرے شخص سے مختلف ہوتی ہے بلکہ ان کے درمیان اتنا تفناد ہوتا ہے کہ ان سب کو کسی ایک پیریڈ کے ساتھ موافق کرنا ممکن نہیں، لہذا جب اس معالمہ کو "عقد شرکت" یا "عقد مضاربت "کی طرف تبدیل کیا جاتا ہے تو جب اس معالمہ کو "عقد شرکت" یا "عقد مضاربت" کی طرف تبدیل کیا جاتا ہے تو اس وقت یہ مشکل پیش آتی ہے کہ اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی ہر ہر رقم پر کاروبار سے جو نفع یا نقصان حاصل ہوا ہے اس کی تحدید یا تعیین شراکت یا مضاربت کے

معروف طریقہ سے کس طرح کی جائی گی؟

بعض حضرات نے یہ تجویز پیش کی ہے کہ اسلامی بینک بھی رقمیں وصول کرنے میں وہی طریقہ اختیار کرے جو عام بینکوں نے اختیار کیا ہوا ہے، وہ یہ کہ "سیونگ اکاؤنٹ" اور "فکس ڈیپائٹ" میں رقمیں رکھوانے کے لئے ایک تاریخ اور مذت مقرر کر دے کہ اس اکاؤنٹ میں فلال تاریخ سے فلال تاریخ تک رقمیں وصول کی جائیں گی، اور اتن مذت کے لئے رقم رکھی جائے گی تاکہ تمام رقمیں رکھوانے والوں کا پیریڈ ایک ہی تاریخ میں شروع ہو اور ایک ہی تاریخ پر ختم ہو تاکہ بینک کو اس رقم پر حاصل ہونے والے نفع کی تعیین شراکت کے معروف طریقے کی بنیاد پر کرنا ممکن پر حاصل ہونے والے نفع کی تعیین شراکت کے معروف طریقے کی بنیاد پر کرنا ممکن

لیکن اس تجویز پر بینک کے لئے عمل کرنابہت مشکل ہے اس لئے کہ بینک کے ذریعے ہونے والے لین دین کا تقاضہ یہ ہے کہ ہر شخص کا اکاؤنٹ رقم نکلوانے اور رقم رکھوانے کے لئے ہر وقت کھلا ہوا ہو، لہذا اکاؤنٹ میں رقم رکھوانے اور نکلوانے کے عمل کو اگر کسی خاص دن اور تاریخ کے ساتھ مقید کردیا جائے گاتر اس صورت میں موجودہ دور کے تیز رفار کاروبار میں مشکلات پیش آئیں گی اور لوگوں کی بچتوں کی بہت بڑی مقدر تجارت میں نہیں لگ سکے گی، اور چونکہ لوگوں کی بچتوں کو صنعتی اور تجارتی کاموں میں لگانا بھی بذات خود ایک صبح مقصد ہے جو شریعت اسلامیہ کے مقاصد کے بھی موافق ہے، اور ان بچتوں کا بے مصرف بڑا رہنا اجتماعی ضرر کا باعث مقاصد کے بھی موافق ہے، اور ان بچتوں کا بے مصرف بڑا رہنا اجتماعی ضرر کا باعث میں کو دور کرنا بھی ضروری ہے۔

بعض حفزات نے ایک دو سری تجویز پیش کی ہے وہ یہ کہ بینک میں جو رقیس رکھوائی جائیں ان کو حصص کی طرح چھوٹی چھوٹی یونٹوں میں تقتیم کردیا جائے اور جو شخص بھی بینک میں اپنی رقم رکھوانے کے لئے آئے تو وہ شخص اپنی رقم کے حساب سے وہ یونٹ خرید لے۔ پھر بینک اپنے اٹاتوں اور اپنی امانتوں کی بنیاد پر روزانہ ان یونٹوں کی قیمت کا اعلان کرے کہ آج ایک یونٹ کی قیمت یہ ہے، پھر جوشخص بینک ے اپی کچھ رقم نکاوانا چاہ تو ای حساب سے اپنے یونٹ بینک کو فروخت کردے اور بینک اپنے ذیتے یہ لازم کرلے کہ جب بھی کوئی شخص یونٹ فروخت کرنے کے لئے آئے گاتو بینک اس روز کی اعلان کردہ قیمت پر وہ یونٹ خرید لے گا، اور بینک کے اٹاثوں کی قیمت میں یومیہ جو اضافہ ہوگاوہ اضافہ اس یونٹ پر حاصل ہونے والا نفع سمجھا جائے گا، اور بینک کے اٹاثوں کی قیمت کم ہونے کے نتیج میں یونٹ کی قیمت میں یومیہ جو کی واقع ہوگی وہ اس یونٹ پر خسارہ تصور کیا جائے گا۔

مندرجہ بالا تجویز پر بینک کے علاوہ دو سری سرمایہ کار کمپنیوں میں تو عمل کرنا ممکن ہے لیکن بینکوں میں اس تجویز پر عمل کرنا مندرجہ ذیل وجوہ سے بہت مشکل اور دشوار ہے:

پہلی وجہ یہ ہے کہ موجودہ بینکوں کی کاروائیاں اس بات کا تقاضہ کرتی ہیں کہ معاملات کو تیزی سے نمٹایا جائے اور یہ تجویز اس کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتی، اور الکونٹ میں رقم رکھوانے اور نکلوانے کو خاص مقدار کے بونٹ کے ساتھ مقید کرنا بھی ان معاملات میں رکاوٹ پیدا کرتا ہے جب کہ وہ یونٹ بعض او قات بہت چھوٹے ہوتے ہیں اور عام طور پر اکاؤنٹ ہولڈر اپنے ذقے واجبات کی اوائیگی کے کئیک کا چیک ہی استعال کرتا ہے اور جینک کے چیک ہی کے ذریعے رقم نکلواتا کے بینک کا چیک ہی استعال کرتا ہے اور جینک کے چیک ہی کے ذریعے رقم نکلواتا ہے، اب اگر ان واجبات کو ان یونٹوں پر تقسیم کردیا جائے کہ اکاؤنٹ ہولڈر ان یونٹوں کی مقدار کے حساب سے اپنے واجبات اوا کرے تو اس صورت میں شدید وشواری پیش آئے گی، اس لئے کہ ہر شخص کے واجبات دو سرے سے مختلف ہوتے ہیں، یونٹوں کے حساب سے اپنے واجبات دو سرے سے مختلف ہوتے ہیں، یونٹوں کے حساب سے ان کی اوائیگی ممکن نہیں ہے۔

دو سری وجہ یہ ہے کہ اس تجویز کا نقاضہ یہ ہے کہ بینک کے ممام اٹاتوں کی بازاری نرخ کی بنیاد پر این میں قبت اللہ اس کی بنیاد پر ان یونٹوں کی قبت روز روز متعین ہوتی رہے) ظاہرہے کہ یہ بھی ایک دشوار عمل ہے۔

تیسری وجہ یہ ہے کہ بینک کے اکثر اٹائے عام طور پر نقود اور دیون کی شکل میں ہوتے ہیں، اور موجودہ دور کے علاء کی ایک جماعت کا یہ کہنا ہے کہ کسی کمپنی کے حصص کی خرید وفروخت اس وقت تک جائز نہیں جب تک اس کمپنی کے فکٹ اثاثے نقود اور دیون کے مقابلے میں زیادہ نہ ہوں، البذا ان علاء کے نزدیک اگر بینک کے اکثر اثاثے نقود اور دیون کی شکل میں ہوں تو اس صورت میں بینک بینک کے اکثر اثاثے نقود اور دیون کی شکل میں ہوں تو اس صورت میں بینک بینون کو فروخت کرنا جائز نہیں۔

حنفیہ کے قول کے مطابق اس مسکلہ کی بنیاد "مسکلہ مدمجوۃ" ہے، جس کی رو سے
اگر کمپنی کے بعض اٹائے عووض کی شکل میں ہوں تب بھی "حصص" کی تھ جائز
ہے، چاہے اس کمپنی کے اکثر اٹائے نقود اور دیون ہی کی شکل میں ہوں، بشرطیکہ
اس "حصے" کی قیمت ان نقود اور دیون سے زائد ہو جو نقود اور دیون اس "حصے"
کے مقابلے میں ہیں تاکہ زائد قیمت "عوض" کے عوض میں ہوجائے۔

بہر حال مندرجہ بالا وجوہ کی وجہ سے اس تجویز کی بنیاد پر نفع کی تحدید کے مسلے کو

حل کرنامشکل ہے۔

میں نے فقہاء کی کتابوں میں یہ مسئلہ تلاش کرنے کی کوشش کی کہ اگر مشترکہ
کاروبار کا کوئی ایک شریک اپنے مال کا کچھ حصنہ اس کاروبار سے والیس نکالنا چاہے یا
رب المال اپنی رقم کا کچھ حصنہ کاروبار سے نکالنا چاہے تو اس وقت نفع کا حساب کس
طرح کیا جائے گا؟ یہ مسئلہ کسی اور جگہ تو نہیں ملا، البتہ اس مسئلہ کے بارے میں
علامہ نوویؓ "منہاج" میں کتاب القراض کے آخر میں فرماتے ہیں:

ولو استرد المالك بعضه قبل ظهور ربح وحسران رجع راس المال الى الباقى وان استرد بعد الربح فالمستردشائع ربحاوراسمال-

مثاله: راس المال مائة والربح عشرون واسترد عشرين فالربح سدس المال فيكون المسترد سدسه من الربح فليستقر للعامل المشروط منه وباقيه من راس المال، وان استرد بعد الحسران فالحسران موزع على المسترد والباقى فلا يلزم جبر حصة المسترد لوربح بعد ذلك -

مثاله: الهال مائة والخسران عشرون ثم استرد عشرين فربع العشرين حصة المترد وبعود واس المال الى خمسة وسبعين أ

مغنى الحتاج للشريني الخطيب ٢: ٣٢١-٣٢١)

رویعنی اگر مالک تجارت میں نفع اور نقصان ظاہر ہونے سے پہلے اپنا کچھ مال اس تجارت سے والی نکال لے تو بقیہ مال راس المال بن جائے گا۔ اگر شجارت میں نفع ظاہر ہونے کے بعد والیس نکال لے تو اس صورت میں نکالا جائے والا مال نفع اور رأس المال دونوں کو شامل ہوگا۔

مثلاً رأس المال سو روپ تھا اور ہیں روپ اس میں نفع کے ہوئے، اور اس کے بعد مالک نے اس میں سے ہیں روپ نکال لئے تو اس صورت میں چونکہ نفع کل مال کا چھٹا حصتہ تھا لہذا والیس نکالے جانے والے مال کا چھٹا حصتہ (یعنی ۱۳۰۳ روپ اصل سرمایہ والیس ہوا ہے) عامل کے لئے عقد کے اندر جو نفع دینا مشروط تھا وہ ادا ہوا ہے کہ بعد جو باتی بچے گا وہ رأس المال ہوجائے گا۔ اور اگر تجارت میں نقصان ہو جانے گا وہ رأس المال ہوجائے گا۔ اور اگر جارت میں نقصان کو فکلے اس تجارت میں نقصان کو فکلے جائے گا، پھر اگر بعد میں اس تجارت کے اندر نفع ہوجائے تو جائے گا، پھر اگر بعد میں اس تجارت کے اندر نفع ہوجائے تو جائے گا، پھر اگر بعد میں اس تجارت کے اندر نفع ہوجائے تو جائے گا۔

اس نفع سے اس مال کی تلائی نہیں کی جائے گی جو مال مالک نے واپس نکال لیا ہے۔

مثلاً كل رأس المال سو روپ تھا اور بیں روپ كا نقصان ہوگیا، پر مالک نے اس رأس المال بیں سے بیس روپ نكال لئے تو اس صورت بیں نقصان كا ربع لينى پانچ روپ والیس نكالے جانے والے مال كے مقابلے بیں ہوں گے اور اب رأس المال پچپترروپ ہو جائیں گے "۔

بہرحال، مندرجہ بالا طریقہ ہے اس تجویز کی صرف ایک شکل کا حل نکلتا ہے، وہ یہ کہ رب المال کا مال مضاربت میں ہے کچھ مال والیس نکال لینا۔ لیکن اگر رب المال اپنا نکالا ہوا کل مال یا اس کا کچھ حصہ دوبارہ مال مضاربت میں داخل کرنا چاہے یا یہ صورت ہو کہ رب المال مندرجہ بالا مسئلہ میں تو صرف ایک تھا اور نفع نقصان بھی بالکل ظاہر تھا، لیکن اگر رب المال ایک کے بجائے ہزاروں ہوں اور ان میں سے ہر ایک اپنے مال کا کچھ حصتہ بھی نکال لیس اور بھی والیس جمع کرادیں تو اس صورت میں اتنی باریک بنی سے حساب لگانا تقریباً محال ہے۔

# دْ يلى پرود كس (يوميه بيداوار) كاحساب اور نفع كى تعيين

#### میں اس سے کام لینا

ان مشکلات کا حل اس صورت میں موجود ہے جس کو آجکل کی اکاؤنٹنگ کی اصطلاح میں "وُمِلی پرووُکٹس کا حساب" (Daily Products) کہا جاتا ہے، اور جس کو عربی میں "حساب النمر" اور "حساب الانتاج اليوی" کہا جاتا ہے۔ شرکت اور مضاربت میں اس سے کام لینے کا طریقہ یہ ہے کہ ہر مقررہ پیریڈ کے اختتام پر سموایہ کاری سے تمام سموایہ پر جو منافع حاصل ہو اس کو اجمالی طور پر متعین کیا جائے کہ کتنا

منافع حاصل ہوا، پھراس منافع کو سروایہ کاری کے تمام اموال پر اور سروایہ کاری کی تت کے مجموعی ایام پر اس طرح تقسیم کیا جائے کہ یہ معلوم ہو جائے کہ ایک روبیہ پر یومیہ کتنا منافع حاصل ہوا؟ پھر ہر شریک کو ہر روپیے پر اس حساب سے منافع دیا جائے جتنے ایام تک اس کا روپیہ سرمایہ کاری اکاؤنٹ میں مصروف رہا، اگر ایک روپیہ کئی روز تک سرمایه کاری اکاؤنٹ میں مصروف رہاتو اس پر اس کو زیادہ نفع دیا جائے گا اور اگر کم دنوں تک اس کا روپیہ مصروف رہاتو اس پر اس کو کم نفع حاصل ہو گا۔ مثلاً "ویلی پروؤکش حاب" کے نتیج میں یہ بات سامنے آئی کہ ہرروبے پر بومیہ ایک پیر کا نفع حاصل ہوا ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ ایک روپے پر سو ونول میں سو پییوں کا نفع حاصل ہوا ہے، چاہے وہ روپید مسلسل سو ونول تک ا كاؤنث ميں موجود رہا ہو يا متفرق ايام ميں سو دنوں تك رہا ہو۔ لہذا جس شخص كا ایک روپیہ سو دن مسلسل یا متفرق طور پر اس متت کے دوران اکاؤنٹ میں مشغول رہا تو وہ شخص منافع کے سو پیپوں کا مستحق ہوگیا اور جس شخص کا ایک روپیہ دو سو دن تک مشغول رہا یا جس شخص کے دو روپے سو دن تک اکاؤنٹ میں معشول رہے توان میں سے ہرایک منافع میں سے دوسو پیسوں کامستحق ہو گیا۔ بهرحال، اس صورت میں سرمایہ کار اینے سرمایہ کاری اکاؤنٹ میں اس مخصوص متت کے دوران جننی رقم چاہیں نکاوائیں اور جننی رقم چاہیں والیس واخل کرائیں، ان کا استحقاق منافع میں اس طرح متعین ہوگا کہ اس مذت کے مجموعی ایام میں ہے کتنے ایام تک کتنے روبے سرمایہ کاری میں مصروف رہے۔

(اس طریقه حساب کی مزید تفصیل اور شالوں کے لئے دیکھئے: "دمیاسیۃ النشریکات والمصارف فی النظام الاسلامی"صفحه ۱۵ تا ۱۸ طبع قاہرہ ۱۳۰۳ھ)

یہ طریقہ ایک واحد حل ہے جس کے ذریعہ اسلامی بینکوں میں رکھے گئے سرمایی پر منافع کی تقسیم کا حساب عملی طور پر ظاہر ہو کر سامنے آجاتا ہے، لیکن اس طریقہ حساب کو اس طرح شریعت کے ہم آہنگ بنانے کی ضرورت ہے کہ اسلامی فقہ کا مزاج اس طریقه حساب کو قبول کرلے۔ اور فقہ اسلامی میں شرکت اور مضاربت کا جو تصور ہے اس کی طرف دیکھتے ہوئے اس طریقہ حساب کو ان کے ساتھ تطبیق دینے میں چند رکاو میں ہیں، جو مندرجہ ذیل ہیں:

یں پھررہوں ہیں ہو عدر پہریں ہیں.

(ا) پہلی رکاوٹ یہ ہے کہ فقہاء کرام کے بیان کردہ اصول کی روشنی میں یہ بات واضح ہے کہ کسی مشترکہ کاروبار کے حقیقی نفع کا معلوم کرنا اس پر موقوف ہے کہ اس شرکت کے تمام اٹاتوں کو نقد کی شکل میں تبدیل کردیا جائے، حتی کہ نقد میں تبدیل کرنے جائے، حتی کہ نقد میں تبدیل کرنے ہے پہلے جو متافع تقسیم کیا جائے گاوہ علی الحساب بطور پیشگی دیا جائے گا، اور قدت کے اختیام پر تمام اٹاتوں کو نقد میں تبدیل کرنے کے بعد جو تصفیہ ہوگایہ منافع اس تصفیہ کے تالع ہوگا۔ لیکن جہاں تک بینکوں کے معاملات کا تعلق ہے تو مال کے اختیام پر بھی کلی طور پر نقد کی شکل میں اٹاتوں کی تبدیلی کا تصور بھی نہیں مال کے اختیام پر بھی کلی طور پر نقد کی شکل میں اٹاتوں کی تبدیلی کا تصور بھی نہیں مال کے اختیام پر بھی کلی طور پر نقد کی شکل میں اٹاتوں کی تبدیلی کا تصور بھی نہیں مربطہ پر اختیام پر بر نہیں ہونے والے معاملات مسلسل جاری رہتے ہیں (کسی مربطہ پر اختیام پر بر نہیں ہوئے والے معاملات مسلسل جاری رہتے ہیں (کسی مربطہ پر اختیام پر بر نہیں ہوئے والے معاملات مسلسل جاری رہتے ہیں (کسی مربطہ پر اختیام پر بر نہیں ہوئے والے معاملات مسلسل جاری رہتے ہیں (کسی مربطہ پر اختیام پر بر نہیں ہوئے والے معاملات مسلسل جاری رہتے ہیں (کسی مربطہ پر اختیام پر بر نہیں ہوئے

میرے زدیک اس مشکل کا حل ہے ہے۔ واللہ اعلم۔ کہ ہر سال کے آخر میں کمپنی کے تمام اٹائوں کی قیت لگا کر ایک عمینی نقد کی بنیاد پر تصفیہ کیا جائے۔ حاصل اس طریقہ کار کا ہے ہے کہ سرایہ کاری کے عمل کے دوران بینک سال کے آخر تک جتنے اٹائوں کا مالک بن گیا ہے ان تمام اٹائوں کو بینک کے حصہ دار سامیہ کاری کی رقم سے خرید لیس کے اور اس خریداری کے نتیج میں جو قیمت حاصل ہوگ اس کو نقد سرایہ ہی بنیاد پر منافع تقیم اس کو نقد سرایہ ہی بنیاد پر منافع تقیم کیا جائے گا اور پھراس نقد سرایہ کی بنیاد پر منافع تقیم کیا جائے گا اور پھر سے مقود مضاربت اور عقود شرکت اپی انہاء کو پہنچ جائیں گے۔ اور پھر نے سال کے آغاز میں حصہ داروں اور سرایہ کاروں کے درمیان دوبارہ نئے سرے سے مقود شرکت منعقد ہوں گے، اور اس فرقت کہنی کے آٹائوں کی جو قیمت ہوگی وہ حصہ داروں کی طرف سے اس نے عقد وقت کہنی کے آٹائوں کی جو قیمت ہوگی وہ حصہ داروں کی طرف سے اس نے عقد شرکت کے لئے راس المال تھور کیا جائے گا۔ اور جب حصہ داران اٹائوں کی قیمت

سرمایہ کاری کی امانتوں میں شامل کرکے ان اٹاتوں کے مالک بن گئے تو اب دوبارہ جدید "عقد شرکت" کے وقت اپی اٹاتوں کو دوبارہ سرمایہ کی شکل میں شامل کر کے حصّہ دار بن جائیں گے۔ اس صورت میں اگرچہ "شرکت بالعروض" کی خرابی لازم آئے گی، لیکن مالکیہ اور بعض حنابلہ کے نزدیک ان عروض کی قیمت کی بنیاد پر بیہ شرکت مطلقاً جائز ہے، اور شافعیہ کے نزدیک اگر وہ "عروض" ذوات الامثال میں شرکت مجالا گائز ہے۔ اور شافعیہ کے نزدیک اگر وہ "عروض" ذوات الامثال میں ہوں تو "شرکت" جائز ہے۔ (المغنی لابن قدامة، جلد مفدیماد ۱۵۱۵)

اور حنفیہ کے نزدیک آگر عروض کو ایک دوسرے کے ساتھ خلط ملط کودیا جائے تو بھی شرکت جائز ہے۔ (بدائع السنائع للکاسانی، جلد الصفحہ ۵۹)

اور لوگوں کی آسانی کے لئے مالکیہ کے قول کو اختیار کرنے میں کوئی حمری نہیں۔ (الدادالنتادی النقانوی جلدس النفیدسے)

وسرى ركاوت يہ ہے كہ عام عقد شركت اور عقد مضاربت كے مزاج كا تقاضہ يہ ہے كہ بورا مال شركت اور مضاربت كا بورا رأس المال ايك ہى وفعہ ميں تجارت كے اندر لگا ديا جائے، حتى كہ فقہاء كرام نے يہال تك بيان فرمايا ہے كہ اگر رب المال اتنے وقفے كے بعد دو سرا مال مضاربت مضارب كو دے كہ يہلا مال تجارت كے اندر مضاربت مخارب كا در مضاربت بين موگے۔ چنانچہ علامہ نووى رحمة اللہ عليہ فرماتے ہيں:

ولو دفع اليه الفا قراضا ثم الفا وقال: ضمه الى اول، لم يجز القراض في الثاني ولا الخلط لان الأول استقر حكمه بالتصرف ربحا وخسرانا وربح كل مال وخسرانه يختص به الله

"دیعنی اگر کمی شخص نے دو سرے کو ایک ہزار روپے مضاربت کے طور پر دی، اس کے بعد ایک ہزار روپے اور دیے اور مضارب سے کہا کہ اس ایک ہزار کو پہلے والے ایک ہزار کے ساتھ طادو، تو اس صورت میں اس دو سرے ایک ہزار روپے میں نہ تو مضاربت جائز ہوگی اور نہ ہی اس کو پہلے والے ایک ہزار کے ساتھ طانا جائز ہوگا۔ اس لئے کہ تصرف کرنے کے بعد نفع و نقصان کا تھم پہلے والے ایک ہزار روپے کے ساتھ ثابت ہو چکا۔ اور اب کل مال کا نفع اور نقصان ای پہلے والے ہزار کے ساتھ مخصوص ہوگا"۔ (روضة الطالبين للنووی جلدہ صفحہ ۱۳۸)

اور مندرجہ بالا تھم اس صورت میں ہے جب دونوں راس المال ایک ہی شخص مضارب کو دے رہا ہو۔ اور اگر دو مختلف اشخاص یہ مال دینے والے ہوں تو پھر بطریق اولی ہی تھم ہوگا، اس لئے کہ دونوں کے منافع بھی جدا جدا ہوں گے۔

بینکوں کے اندر سرمایہ کاری کے طور پر جو رقیس رکھوائی جاتی ہین وہ سب نہ تو ایک وقت میں رکھوائی جاتی ہیں وہ سب نہ تو ایک وقت میں رکھوائی جاتی ہیں اور نہ ہی ان رقوم کو سرمایہ کاری کی مختلف اسکیموں کے اندر ایک ہی وقت میں لگایا جاتا ہے، لہذا اس صورت کو عام شرکت اور مضاربت کی بنیاد پر منطبق کرنا ممکن نہیں۔

(س) تسری رکاوٹ یہ ہے کہ اگر کوئی شخص معاد بوری ہونے ہے سلے ای کی سے

سے تیری رکاوٹ یہ ہے کہ اگر کوئی شخص میعاد پوری ہونے سے پہلے اپی کھے رقم اکاؤنٹ میں سے نکال لے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جتنی رقم اکاؤنٹ سے نکال اس مد تک شرکت فنخ ہوجائے۔ اور جو رقم نکالی گئی ہے، اس رقم میں اس بات کا بھی امکان ہے کہ اب تک کوئی نفع نہ ہوا ہو، اور اس بات کا بھی امکان ہے کہ اب تک کوئی نفع نہ ہوا ہو، اور اس بات کا بھی امکان ہے کہ اس نکالی ہوئی رقم پر منافع اس سے زیادہ ہوا ہو جو منافع ڈیلی پروڈکش کے حساب کے ذریعہ سامے آیا ہے۔ پہلی صورت میں جب کہ اس سے نکالی گئی رقم پر منافع بالکل نہیں ہوا، ڈیلی پروڈکش کے حساب سے جو منافع دیا جائے گا، حقیقت میں وہ منافع دو سری رقوں کا ہوگا۔ اور دو سری صورت میں جب کہ اس نکالی گئی رقم پر ڈیلی پروڈکش کے حساب سے جو منافع دیا جائے گا، حقیقت میں وہ منافع دو سری رقوں کا ہوگا۔ اور دو سری صورت میں جب کہ اس نکالی گئی رقم پر دیلی پروڈکش کے حساب سے آئے والے منافع کی نبیت سے زیادہ منافع ہوا، اس دیلی پروڈکش کے حساب سے آئے والے منافع کی نبیت سے زیادہ منافع ہوا، اس صورت میں اس رقم کا منافع دو سری رقوں کی طرف خطل ہو جائے گا۔

مندرجہ بالا رکاوٹوں کو دور کرنے کی اس کے علاوہ کوئی صورت نہیں کہ یہ کہا جائے کہ یہ "اجتماعی شرکت کی ایک جدید قتم جائے کہ یہ "اجتماعی شرکت جاریہ" ہے جو موجودہ دور میں شرکت کی ایک جدید قتم ہے۔ اور یہ کوئی ضروری نہیں کہ شرکت العنان یا شرکت مضاوضہ کے تمام عناصر اس میں پائے جائیں، اس لئے کہ یہ شرکت کی ایک متقل قتم ہے۔ البتہ شرکت کے جواز کی جو شرائط منصوص ہیں، اگر ان میں سے کوئی شرط نہیں پائی جائے گی تو اس وقت اس پر عدم جواز کا تھم لگا دیا جائے گا، ورنہ عدم جواز کا تھم نہیں لگایا جائے گا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ قرآن و صدیث میں ایک کوئی نص موجود نہیں ہے جو شرکت مشروعہ کو شرکت کی صرف ان اقسام میں متحصر کر دے جو نقہاء کرام نے اپنی کتابوں میں بیان کی ہیں، بلکہ فقہاء کرام نے اپنے زمانے اور ماحول میں رائج شدہ شرکت کی مختلف اقسام کی شخیق کر کے انہیں بیان کر دیا ہے۔ اور شرکت کی بعض شمیں ایسی ہیں جو تجارت میں لوگوں کی ضروریات کی بنیاد پر وجود میں آئی ہیں، مثلاً "شرکت القبل" اور "شرکت الوجوہ" یہ شرکت کی ایسی قسمیں ہیں کہ قرآن و صدیث کی نصوص میں ان کا کہیں ذکر نہیں، لیکن فقہاء کرام نے ضرورت کی وجہ صدیث کی نصوص میں ان کا کہیں ذکر نہیں، لیکن فقہاء کرام نے ضرورت کی وجہ صدیث کی نصوص میں ان کا کہیں ذکر نہیں، لیکن فقہاء کرام نے ضرورت کی وجہ صدیث کی نصوص میں ان کا کہیں ذکر کردہ شرکت کی مختلف اقسام میں سے صرف اس وجہ سے کہ چونکہ کتب فقہ میں ذکر کردہ شرکت کی مختلف اقسام میں سے مرف اس وجہ سے کہ چونکہ کتب فقہ میں ذکر کردہ شرکت کی مختلف اقسام میں سے جائے گا جب شک کہ وہ جدید قتم قرآن و صدیث میں بیان کردہ شرکت کے بنیادی قواعد کے معارض نہ ہو۔

لہذا مندرجہ بالا اصول کی بنیاد پر ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ یہ "اجماعی شرکت جاریہ" شرکت کی ایک جدید صورت ہے جو موجودہ دور کے رائج معاملات میں لوگوں کی ضرورت کی وجہ سے وجود میں آئی ہے۔ اور اس جدید صورت کو صرف اس وجہ سے ناجائز نہیں کہا جائے گا کہ فقہاء کی ذکر کردہ بعض فروعی جزئیات اس صورت پر منطبق نہیں ہو رہی ہیں۔ دیکھنے سے یہ نظر آتا ہے کہ اس شرکت میں تمام شرکاء کی رقین مخلوط ہوتی ہیں اور ہر شریک نفع و نقصان دونوں برداشت کرنے کے لئے اپنی رقم شرکت میں لگاتا ہے، اور کسی بھی شریک کے لئے نفع میں سے کوئی مخصوص مقدار کی رقم طے گھرہ نہیں ہوتی ہے، بلکہ ہر شریک نفع و نقصان میں برابر کا شریک ہوتا ہے اور کسی شرکت کی و دو سرے پر کسی قتم کی فوقیت حاصل نہیں ہوتی۔ لہذا شرکت کی اس جدید قتم میں شرکت کی تمام بنیادی باتیں موجود ہیں۔

جہاں تک ''دُمِلی پروڈکٹس'' کی بنیاد پر نفع کی تقیم کا تعلق ہے تو آگرچہ یہ تقیم ہر ہر مال پر حاصل ہونے والے واقعی نفع کی تقیم نہیں ہے، بلکہ ایک پیریڈ کے دوران پورے مال پر حاصل ہونے والے تخینی نفع کی تقیم ہے، اور شرکت کی بنیاد رکھتے وقت ہی نفع کی تقیم کا یہ طریقہ تمام شرکاء کی رضامندی سے طے ہوجاتا ہے، جبکہ اس جیے معالمات میں نفع کی تقیم کے اس طریقے کے علاوہ کوئی اور منصفانہ طریقہ بھی موجود نہیں ہے۔

شركت كى قديم قىمول ميس بهى مندرجه بالا تخمينى نفع كى تقتيم كى دو نظيري موجود

:U

یہلی نظر "شرکت الا کمال" ہے جس کو "شرکت الابدان" اور "شرکت القبل"

بھی کہا جاتا ہے۔ وہ یہ کہ دو آدی اس بنیاد پر شرکت کرہتے ہیں کہ وہ دونوں لوگوں

ہمی کہا جاتا ہے۔ وہ یہ کہ دو آدی اس بنیاد پر شرکت کرہتے ہیں کہ وہ دونوں کے درمیان طے شدہ

تاسب سے تقییم ہوگ۔ فقہناء کرام ؓ نے شرکت کی اس صورت کو صراحتاً جائز کہا

ہے، اگرچہ دونوں کے کاموں جس کمیت اور کیفیت کے اعتبار سے فرق ہو، لہذا اگر

دونوں شریک یہ طے کرلیں کہ جو اجرت طے گی وہ ہم آلیں جس نصف نصف تقییم

کریں گے تو اس صورت میں ہر شریک نصف اجرت کا مستی ہوگا، چاہے اس نے

نصف اجرت کے مقابلے میں کم کام کیا ہو، اس لئے کہ شرکت کام کی ضانت کی بنیاد

پر ہوتی ہے اور دونوں نصف نصف کام کے ضامن ہیں۔ (یدائع العنائع جلدا صفحہ ۱۵)

دو سری نظیریہ ہے کہ احناف کا مسلک ہے کہ شرکت کی صحت کے لئے یہ شرط نہیں ہے کہ شرکاء کے اموال کو ضرور خلط ملط کیا جائے۔ لہذا اس کا نقاضہ یہ ہے کہ اگر دو شرکاء ہوں، ایک کے پاس دینار ہوں اور دو سرے کے پاس درہم ہوں، اور دونوں شریک اپی اپی رقم ملائے بغیر شرکت کا محالمہ کرلیں، اور پھر ہر شریک اپی اپی رقم ہے اس محالمہ شرکت کی بنیاد پر علیحدہ علیحدہ مال تجارت خرید لیں، تو اس صورت میں یہ شرکت درست ہوجائے گی۔ اور دونوں شرکاء ایک دو سرے کے مال کے نفع میں شریک ہوں گے۔ علامہ کاسانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

﴿واختلاط الربح يوجد وان اشترى كل واحد منهما بمال نفسه على حدة، لان الزيادة وهى الربح تحدث على الشركة ﴾

"لینی اگر دو شرکاء اپی اپی رقم سے علیحدہ علیحدہ مال تجارت خرید لیس تو اس صورت میں بھی نفع میں اختلاط پایا جائے گا، اس کئے کہ نفع شرکت کی بنیاد پر ہواہے"۔

(بدائع الصنائع جلدا صفحه ٢٠)

مندرجہ بالا دو نظروں کا مقتضی ہے ہے کہ شرعاً یہ ضروری نہیں ہے کہ شرکاء میں سے ہر شریک کا نفع اس کے مال یا عمل کی شرکت کی بنیاد پر حاصل ہونے والے واقعی نفع کی بنیاد پر ہو، بلکہ یہ بھی جائز ہے کہ دونوں شرکاء آپس میں نفع کی تقتیم کرلیں۔

کے لئے کسی اور بنیاد پر اتفاق کر کے اس کے مطابق آپس میں نفع تقییم کرلیں۔
لہٰذا اگر شرکاء ڈیلی پردڈکش کی بنیاد پر آپس میں نفع تقییم کرنے پر اتفاق کرلیں تو یہ صورت شریعت اسلامیہ کی نصوص میں سے کسی بھی نص سے متصادم نہیں تو یہ صورت شریعت اسلامیہ کی نصوص حمالی طریقہ ہے جس کو اجتاعی جاری شرکت کے شرکاء نے صرف اس لئے کہ یہ ایک مخصوص حمالی طریقہ ہے جس کو اجتاعی جاری شرکت کے شرکاء نے صرف اس لئے اختیار کیا ہے کہ اس کے علادہ نفع کی تقییم کی کوئی دو سری عملی بنیاد موجود نہیں ہے، اور مسلمانوں کو آپس میں اپنے درمیان شرائط طے کرنا

جائز ہے، الآید کہ وہ شرط ایس ہو جو حلال کو حرام یا حرام کو حلال کر دے۔(تو ایسی شرط آپس میں طے کرنا جائز نہیں)

والله سبجانه وتعالى اعلم وعلمه اتم واحكم وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين



برآمدات كيشرعي احكام شخ الاسلام حفزت مولا نامفتي محمد تقى عثماني صاحب مظلهم ليمن اسلامك پيل

#### (۲) برآ مدات کے شرعی احکام

یه مقاله در حقیقت ایک خطاب ب، جو حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مظلهم نے "سنٹر فور اسلامک اکنامکن" جامع معجد بیت المکرم گلثن اقبال، کراچی ۔ کے تحت" برآ مدات" کے موضوع پر ہونے والے ایک سیمینار میں فرمایا۔ بعد میں احقر نے اس کو شپ ریکارڈرکی مدد میں خرایا۔

﴿مین﴾

# 

# بر آمدات کے شرعی احکام

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا محمد خاتم النبيين، وعلى اله واصحابه اجمعين، وعلى كل من تبعهم باحسان الى يوم الدين-

مابعدا

آج کا یہ سینار خاص طور پر بر آمدات (ایکسپورٹ) کے موضوع پر منعقد کیا جارہا ہے۔ اور یہ سینار اپنے موضوع پر پہلا سینار ہے۔ البذا اس سینار کے منعقد کرنے کا ایک اہم مقصد یہ ہے کہ اس میں بر آمدات کے بارے میں شرعی مسائل اور احکام کو بیان کریں۔

#### بيع منعقد ہونے كوفت كالعين

سب سے پہلا مسلہ یہ ہے کہ "بر آمد یا ایکسپورٹ" میں بیج منعقد ہونے کے وقت کا تعین شری نقطہ نظر سے بھی ضروری ہے۔ اور قانونی نقطہ نظر سے بھی ضروری ہے۔ اور قانونی نقطہ نظر سے بھی ضروری ہے۔ یعنی وہ پوائٹ آف ٹائم کیا ہے جس میں ضمان (رسک) ایکسپورٹر سے امپورٹر کی ہوت کا تعین اس لئے ضروری ہے کہ بہت طرف شقل (پاس ان) ہوجاتا ہے؟ اس وقت کا تعین اس لئے ضروری ہے کہ بہت سے قانونی مسائل پر بھی اس کا اثر پڑتا ہے، اور بہت سے شرعی مسائل پر بھی اس کا

اثر پڑتا ہے۔ لہذا بوائد ، آف ٹائم کے تعین کے لئے دو چیزوں کے درمیان ایک واضح فرق ذہن میں رکھنا انتہائی ضروری ہے۔

#### "بع"اور "وعدة بع"ك درميان فرق

نج (سل) اور "وعدة رجع" (الگريمنٹ أو سل) دونوں كے درميان فرق كا ذبن ميں ركھنا انتہائى ضرورى ہے، اس كے بغير "برآمد" كے مسائل كو صحيح طور پر نہيں سمجھ كتے، شريعت ميں بھى "بح "عليمده چيزہے۔ اور "وعدة رجع" عليمده چيڑہے۔ اور "الگريمنٹ أو سل" قانون كے اعتبار ہے بھى "سيل" (Sale) اور چيزہے۔ اور "الگريمنٹ أو سل" عليمده چيزہے، آج كل عام بول چال ميں "كنٹر كيمث" (Contract) معاہده كا جو لفظ بولا جاتا ہے، اس كا اطلاق دونوں پر ہوتا ہے۔ اس لئے "كنٹر كيمث" (معاہده) سل لؤلا جاتا ہے، اس كا اطلاق دونوں پر ہوتا ہے۔ اس لئے "كنٹر كيمث" (معاہده) ہوسكتا ہے، اور "الگريمنٹ أو سل" كا بھى "كنٹر كيمث" (معاہده) ہوسكتا ہے، اور "الگريمنٹ أو سل" كا بھى "كنٹر كيمث" (معاہده) ہوسكتا ہے، اور "دائير كيمنٹ أو سل" كا بھى "كنٹر كيمث" (معاہده) ہوسكتا ہے، اور سے فرق من الگ الگ طريقے ہے متعبتن كيا گيا ہے۔ اس فرق كو سجھنا ضرورى ہے۔

#### بهلافرق

پہلا فرق یہ ہے کہ جب "ایگرینٹ ٹو سل" (وعدہ ہے) کیا جاتا ہے۔ تو جو سامان فروخت کیا کیا جاتا ہے۔ تو جو سامان فروخت کیا کیا ہے اس کا "ٹائیش" (حق ملیت) خریدار کی طرف منتقل نہیں ہوتا۔ جب تک کہ "بیع" حقیقة وجود میں نہ آجائے۔ بلکہ صرف اتنا ہوتا ہے کہ دونوں پارٹیاں آپس میں ایگری (وعدہ) کرتی ہیں، یعنی بائع (سلر) کہتا ہے کہ میں سامان خریدار کو مہیا کروں گا۔ اور خریدار کہتا ہے کہ میں قیت ادا کروں گا۔ لیکن محض اس ایگرینٹ کے نتیج میں دونوں کی ملیت منتقل نہیں ہوتی۔

#### دو سرافرق

دوسرا فرق یہ ہے کہ موجودہ قانون کے اعتبار سے جب کسی چزکی "سیل" ربیع) ہوجاتی ہے تو اس سیل کے نتیج میں نہ صرف یہ کہ ملکیت منقل ہوجاتی ہے۔ بلکہ عام حالات میں اس کا رسک (ضان، خطرہ) بھی خریدار کی طرف سنقل ہوجاتا ہے، مثلاً میں نے ایک ٹیپ ریکارڈر خربیا، اور ابھی یہ ٹیپ ریکارڈر بائع (سلر) ہی کے قبضے میں رسے دیا۔ لیکن اس شیب ریکارڈر کی بج ہو چکی۔ اور اس بچ کے نتیج میں اس کی ملیت میری طرف منتقل ہوگئ تو اس صورت میں موجودہ قانون کے اعتبار سے اس شيب ريكارور كا رسك (ضان) بھى ميرى طرف منقل موچكا ہے۔ اب اگر سيلر (بائع) کے قبضے میں وہ ضائع ہوجائے، یا چوری ہوجائے، یا خراب ہوجائے تو نقصان میرا ہوگا۔ بائع کا نہیں ہوگا۔ اس لئے کہ موجودہ عام قانون میں رسک (ضان، خطرہ) کی منتقل قبضے پر موقوف ہیں ہے، بلکہ جیسے ہی ملکیت منتقل ہوگ۔ رسک (ضان) بھی منتقل ہوجائے گا۔ لیکن اسلامی قانون میں بیہ صورت نہیں ہے۔ بلکہ اسلامی قانون میں دو چیزیں الگ الگ ہیں۔ ایک ہے ٹائیل اور ملکیت کا منتقل ہونا۔ اور دوسرا ہے اس کا رسک اور ضان منقل ہونا، اسلامی شریعت کا تھم یہ ہے کہ صرف بیع ہوجانے اور ملکیت منقل ہونے سے رسک (ضمان، خطرہ) منتقل نہیں ہوتا، جب تک اس پر خريدار كا قبضه نه موجائه الهذاجب تك اس شيب ريكار در كويس اين قبضي من لے لوں، یا میرا وکیل اور نمائندہ اس پر قبضہ نہ کرلے، چاہے وہ قبضہ حقیق ہو، یا عرفی مو، اس وفت تک اس کا ضان میری طرف منقل نمیں موگا، موجودہ قانون اور شرعی قانون میں یہ فرق ہے۔

#### تيرافرق

تيسرا فرق يه ب كه اگر الجي تك كسى چيز كا "وعده نج" موا ب- اور حقيقي نيج

ابھی تک نہیں ہوئی، اس "وعدہ رجع" کے بعد بائع وہ چیز کسی اور کو فروخت کردے تو کہا جائے گا کہ اس نے اخلاقی اعتبارے اچھا نہیں کیا۔ لیکن قانونی اعتبارے یہ تع درست سمجی جائے گ۔ اور خریدار اس چیز کا مالک بن جائے گا۔ مثلاً میں نے یہ معابدہ کرلیا کہ میں یہ شیب ریکارڈر خالد سے خربیوں گا، اور ابھی صرف معابدہ ہوا، حقیق بیج نہیں موئی۔ اس کے بعد خالد نے وہ شیب ریکارور میرے بجائے زیر کو فروخت كرديا تو اب يه كما جائے گاكه خالد نے ايك معلدے كى ظاف ورزى كى، اور اخلاقی اعتبار سے اس نے اچھا نہیں کیا، لیکن قانونی اعتبار سے زیر اس شیب ریکارڈر کا مالک بن گیا، اب میرے لئے زید کو یہ کہنے کا حق نہیں ہے کہ یہ شیب ریکارڈر تو میرا تھا، تم نے کیوں خرید لیا۔ البتہ مجھے خالد کو صرف یہ کہنے کا حق ہے کہ تم نے مجھ سے بیج کرنے کا وعدہ کیا تھا۔ اور اب تم نے یہ شیب ریکارڈر زید کو فروخت كرك اس وعده كى خلاف ورزى كى- اور اس كے نتيج ميں ميرايد نقصان موا- للذا یہ نقصان ادا کرو۔ اس سے زیادہ میں یہ نہیں کہ سکتا کہ تم وہ ثیب ریکارڈر بھی زید ے واپس لے کر میرے حوالے کرو۔ لیکن اگر حقیقة بھے موجاتی۔ اس کے بعد خالد زید کو وہ شیب ریکارڈر فروخت کرویتا تو پھر مجھے یہ دعوی کرنے کا حق تھا کہ چونکہ بج ہو چکی ہے۔ اس لئے یہ ٹیپ ریکارڈر میرے حوالے کرو۔ اور دوسری تع کا لعدم موجاتی۔

## چو تھا فر<u>ق</u>

"سیل" اور "ایگریمن ٹو سیل" میں چوتھا فرق یہ ہو تا ہے کہ اگر کمی چیزی ابھی حقیقة تج نہیں ہوئی، بلکہ صرف یہ معاہدہ ہوا ہے کہ تم مجھے یہ چیز فروخت کردگے۔ اس دوران اگر بائع دیوالیہ (مفلس) ہوجائے تو خریداریہ نہیں کہہ سکتا کہ فلاں چیز چونکہ میں خرید چکا ہوں۔ لہذا یہ چیز مجھے دیدی جائے۔ بلکہ وہ چیز بدستور بائع کی ملکیت ہوگی اور بھم عدلیہ اس چیز کو بھی دو سرے سامان کے ساتھ فروخت

کرکے بائع کے قرضے اوا کئے جائیں گے۔ لیکن اگر حقیقة نیج ہوگئ تھی تو اس صورت میں خریدار وہ سامان اپنے تبنے میں لے سکتا ہے۔ جس کی زیج پہلے ہی ہو چکی ہے۔ یہ فرق شرعی احکام میں بھی ہے۔ اور موجودہ قانون میں بھی یہ فرق موجود ہے۔

یہ چند بنیادی فرق ہیں جو "ہے اور وعدہ ہے" کے اندر پائے جاتے ہیں۔ انہی بنیادی فرق کو سامنے رکھتے ہوئے ہم "ایکسپورٹ" کا شرعی جائزہ لیتے ہیں۔

### آرڈر موصول ہونے کے وقت مال کی کیفیت

جب ہم کوئی سامان ایکسپورٹ کرتے ہیں تو پہلے ہمیں ہیرون ملک ے "امپورٹ" کی طرف سے اس کا آرڈر وصول ہو تا ہے۔ اکثر الیا ہو تا ہے کہ آرڈر موصول ہو تا ہے۔ اکثر الیا ہو تا ہے کہ آرڈر موصول ہونے کے وقت ہمارے پاس وہ سامان موجود نہیں ہوتا۔ بلکہ بعض او قات وہ سامان یا تو ہمیں اپنے کارخانے میں تیار کرنا پڑتا ہے۔ بھی دو سرول سے تیار کرانا پڑتا ہے۔ اور بعض او قات وہ سامان پہلے سے برا تا ہے۔ اور بعض او قات وہ سامان پہلے سے ہمارے پاس موجود ہوتا ہے۔

## اگر آرڈر موصول ہونے کے وقت مال موجودہے

اگر وہ سامان ہمارے پاس پہلے سے تیار موجود ہے تو اس صورت میں ہمیں "امپورٹ" کے ساتھ "ایگریمنٹ ٹو سل" کرنے کی ضرورت نہیں، بلکہ ای وقت "سیل" کرعتے ہیں اور اس سے کہہ سکتے ہیں کہ ہم نے یہ سامان تہیں فروخت کیا۔ اور اس نے وہ سامان تربد لیا۔ اس صورت میں شرعاً کوئی قباحت نہیں۔

#### آگر آرڈر موصول ہونے کے وقت مال موجود تہیں ہے لیکن اگر وہ سامان پہلے سے ہارے پاس تیار موجود نہیں ہے۔ بلکہ وہ سامان یا تو

خود تیار کرنا ہے، یا دو سرے سے تیار کرانا ہے، یا وہ سامان کی اور سے خریدنا ہے، تو اس صورت میں موجودہ قانون کے لحاظ سے اس سامان کی آگے بیج کرنے میں کوئی قباحت نہیں، اس لئے کہ موجودہ قانون کے اعتبار سے جس چیز کو ہم فروخت کررہے ہیں، اس کا وجود میں ہونا، یا اپنی ملکیت میں ہونا، یا قبضے میں ہونا کوئی شرط نہیں ہے۔ یک وجہ ہے کہ قانونی اعتبار سے "فارورڈ بیل" میں کوئی قباحت نہیں۔ لیکن شرعی احکام کے لحاظ سے یہ ضروری ہے کہ جس چیز کو آپ فروخت کررہ ہیں۔ وہ وجود میں آچکی ہو، اور وہ چیز "بیل" (بائع) کی ملکیت میں ہو، اور اس کے قضے میں بھی ہو، البتہ چاہ اس پر حقیقی قبضہ ہو۔ یا حکی و عرفی قبضہ ہو۔ اب مسلہ یہ ہو، البتہ چاہ اس پر حقیقی قبضہ ہو۔ یا حکی و عرفی قبضہ ہو۔ اب مسلہ یہ کہ اگر ایک چیز ہمارے پاس موجود نہیں ہے، اور اس چیز کا آرڈر ہمارے پاس کے کہ اگر ایک چیز ہمارے پاس مورت میں ہم اس سے کیا محاملہ کریں گے؟ اس کا جواب یہ ہم اس صورت میں ہم اس آرڈر دینے والے کے ساتھ "سیل" (بیج) کا محاملہ نہیں کریں گے۔ بلکہ "ایگر بہنٹ ٹو بیل" (وعدہ بیج) کا معاملہ کریں گے، اور اس مورت میں ان شرائط کا لحاظ رکھا جائے گاجن کا ذکر اوپر تفصیل سے آگیا۔

اب سوال یہ ہے کہ جب ہارے پاس کمی دوسرے ملک سے ایس چرکا آرڈر آیا جو ہمارے پاس موجود نہیں ہے۔ لہذا ہم نے آرڈر دینے والی پارٹی کے ساتھ "ایگر یمنٹ ٹو سل" (وعد بھے) کرلیا، تو یہ "ایگر یمنٹ ٹو سل" "حقیقی سل" میں کس وقت تبدیل ہوگا؟ اور کس مرطے پر ہم یہ کہیں گے کہ اب "سیل" (بھے) ہوگئے۔ اور "ملکیت" خریدار کی طرف منتقل ہوگئ؟ اور اس کا "رسک" (خطرہ) ضمان) خریدار کی طرف منتقل ہوگیا؟

اس کا جواب یہ ہے کہ جب "ایگرینٹ ٹو سل" (دعدہ بھے) کے سد ہم نے آرڈر کا سامان بازار سے ٹرید لیا۔ یا وہ سامان خود تیار کرلیا۔ یا کسی اور سے تیار کرالیا، اور اب وہ سامان ہمارے بھنے میں آگیا، اور اس مرحلے میں ہے کہ ہم وہ سامان "امیورٹر" کو بھیج دیں۔ اور اس کو جہاز پر چڑھادیں۔ اس وقت "حقیقی سل" کرنے "امیورٹر" کو بھیج دیں۔ اور اس کو جہاز پر چڑھادیں۔ اس وقت "حقیقی سل" کرنے

کی دو صور تیں ہو عتی ہیں۔ ایک صورت تو یہ ہے کہ جس دفت دہ تیار ہو کر ہمارے قضے میں آگیا۔ اس وقت ہم ایک جدید "اوفر" (ایجاب) کریں یہ اوفر چاہے فون کے وربعہ موہ یا فیکس کے وربعہ یا ٹیکس کے وربعہ مو۔ یاکسی اور وربعہ سے مو، اور خربدار اس اوفر کو قبول کرے اس وقت حقیق سل منعقد موجائے گی- دوسری صورت یہ ہے کہ بعض او قات ایجاب و قبول کے بغیر محض چیز لینے اور دینے سے بھی حقیقی بیع منعقد ہوجاتی ہے، جس کو "بیع تعاطی" کہا جاتا ہے۔ چونکہ پہلے سے خریدار کے ساتھ "وعدہ أج" كا معاملہ ہوچكا ہے، اور جب وہ سامان تيار ہوكر مارے قض میں آگیا، اس وقت ہم نے خریدار (امپورٹر) کی طرف روانہ کردیا۔ تو جس وقت ہم وہ سامان "شینگ کمپنی" کے حوالے کردیں گے، توبہ حوالہ کردیا بج تعاطی کے طور پر ایجاب و قبول سمجها جائے گا۔ اور اس وقت "بیج" منعقد موجائے گی- اور "بيع" منعقد مونے كے ساتھ ساتھ اس سامان پر قبضہ بھى خرىدار كا موكيا- (اس كئے کہ "شینگ کمپنی" بحثیت خریدار کے وکیل کے اس سامان پر قبضہ کرتی ہے۔جس كى تفصيل آگے آربى ہے) للذا اس سامان كا "ضمان" (رسك) بھى خرىدار (امپورٹر) کی طرف منتقل ہوجائے گا۔

فلاصہ یہ ہے کہ اگر بیج کے وقت سامان تیار بائع کے پاس موجود ہے تو اس صورت میں فوراً اس وقت "بیج" منعقد ہوجائے گی، اور اگر سامان اس وقت موجود نہیں تھا۔ بلکہ بعد میں تیار کیا گیا تو جس وقت "ایکسپورٹر (بائع) وہ سامان "شپنگ کمپنی" کے حوالے کرے گا، اس وقت حقیقی بیج منعقد ہوجائے گی۔ گویا کہ بیج منعقد ہونے کے لئے یہ "پوائٹ آف ٹائم" ہے۔

## مال کارسک کب منتقل ہو تاہے؟

دو سرا مسکلہ یہ ہے کہ عام طور پر اس سامان کے "شینٹ" (سامان کو جہاز کے ا ذریعہ امپورٹر کی طرف منتقل کرنے) کے تین طریقے ہوتے ہیں۔ بہلا طریقہ ایف، او یی، F.O.B دو سرا طریقه C.and F تیسرا طریقه C.I.F مو تا ہے۔

پہلے طریقے میں "ایکسپورٹر" کی صرف یہ ذمہ داری ہوتی ہے کہ وہ سامان جہاز پر روانہ کرادے، آگے اس کا کرایہ اور دو سرے مصارف خود "امپورٹر" ادا کر تا ہے۔ اس صورت میں "شپنگ کمپنی" امپورٹر کی ایجنٹ ہوتی ہے۔ لہذا جس وقت شپنگ کمپنی اس سامان کی ڈیلیوری (قبضہ) لے گی تو اس کا قبضہ "مجھا جائے گا۔ اور اس سامان کا "رسک" (ضمان) اس وقت امپورٹر (فریدار) کی طرف منتقل ہوجائے گا۔

اگر دو سرے طریقے بعنی C and F کے طریقے سے مال روانہ کیا تو اس صورت میں اس سامان کو سجیحے کا کرایہ "ایکیپورٹر" (بائع) ادا کرتا ہے۔ اس صورت میں تاجروں کے درمیان تو موجودہ "عرف" یہ ہے کہ می اینڈ الیف کی صورت میں بھی "شینگ کمپنی" کو امپورٹر (خریدار) ہی کا ایجنٹ سمجھا جاتا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ شریعت کے اعتبار سے اس کا کیا حکم ہے؟ تو ہم نے اس مسلہ کی تحقیق کے لئے علاء شریعت کے اعتبار سے اس کا کیا حکم ہے؟ او ہم نے اس مسلہ کی تحقیق کے لئے علاء کرام کی ایک مجل میں بھی بحث و مباحثہ کے بعد اس نتیج پر پنچ کہ اس "عرف" میں شرعاً کوئی حرج نہیں، یعنی اس دو سرے طریقے میں بھی برپنچ کہ اس "عرف" ما اوا کردہا ہے، شینگ کمپنی ہی کو "امپورٹر" کا ایجنٹ سمجھا جائے، لہذا جس وقت "ایکیپورٹر" نے وہ سامان شینگ کمپنی کے حوالہ کردیا، اس وقت اس سامان کا ضمان (رسک) امپورٹر (خریدار) کی طرف نشقل ہوجائے گا۔

اگر تیرے طریقے کے ذریعہ ہوتو چونکہ تیسرا طریقہ بھی دو سرے طریقے کی طرح ہے، صرف اتنا فرق ہے ک اس میں ایک پورٹر، امپورٹر کے لئے مال کا بیمہ کراتا ہے اور اس بیمہ کا فاکدہ بھی امپورٹر کو حاصل ہوتا ہے، ایک پورٹر بیمہ کرانے اور مال جہاز پر چڑھانے کے بعد فارغ ہوجاتا ہے۔ لہذا اس کا تیم بھی دو سرے طریقے کی طرح ہوگا۔ گویا عرف عام کی وجہ سے CandF ، FOB، اور CIF تینوں طریقوں میں چینٹ کے بعد مال کارسک امپورٹر کی طرف شرعاً فتقل ہوجاتا ہے۔

## ایگریمنٹ ٹوسیل کی تکمیل نہ کرنا

تیرا مسله یہ ہے کہ اگر "امپورٹر" اور ایکپورٹر" کے درمیان "ایگریمنٹ ٹو

یل" (وعدہ نے) ہوا ہے، اور ابھی حقق بیج نہیں ہوئی۔ اس صورت میں اگر
"ایکپورٹر" اس وعدہ نے کو پورا نہ کرے اور اس وعدہ کو پورا کرنے سے انکار

کردے تو اس صورت میں "امپورٹر" کی قتم کی چارہ جوئی کرسکتا ہے یا

نہیں؟ — یا "ایکپورٹر" تو اپنا وعدہ پورا کررہا ہے، لیکن "امپررٹر" اس سامان کو

لینے سے انکار کردے، اور اس وعدے کی خلاف ورزی کرے تو اس صورت میں
"ایکپورٹر"کیا چارہ جوئی کرسکتا ہے؟

موجودہ قانون میں یہ بات ہے کہ "ایکریمنٹ ٹو سل" (وعدہ ہے) کی خلاف ورزی کی صورت میں کسی بھی دو سرے فریق کو چنچے والے حقیقی نقصانات کا دعوی کیا جاسکتا ہے۔ اور اگر وہ نقصانات کی خلافی نہ کرے تو اس کے خلاف مقدمہ کیا جاسکتا ہے۔ لیکن شرعی نقطہ نظرے "ایگریمنٹ ٹو سل" چونکہ ایک وعدہ ہے۔ اور وعدہ کو پورا کرنا شرعی اور اخلاقی فریضہ ہے، وعدہ کرنے والے کو چاہئے کہ وہ اس وعدہ کو پورا کرت شرعی اور اخلاقی فریضہ ہے، وعدہ کرنے والے کو چاہئے کہ وہ اس کے وعدہ کو پورا کرت تو اس کے معدہ کیا ہوا کہ سے معدہ کی حکم ہے ہے کہ وہ شخص میاہ گار تو ہوگا، لیکن دنیا کے اندر اس سے بارے میں شرعی حکم ہے ہے کہ وہ شخص میاہ گار تو ہوگا، لیکن دنیا کے اندر اس سے دمنگنی" ہے۔ اس کی شال بارے میں شرعی حکم ہے۔ اس کی شال بارے میں ہوگئی" کہا جاسکتا، نہ اس پر دباؤ ڈالا جاسکتا ہے۔ اس کی شال اب اگر ایک شخص نے "منگنی" کہا، لیکن بعد ہیں اس نے نکار کرنے سے انکار کردیا تو ایبا شخص گاہ گار ہے۔ اس نے وعدہ خلافی کے گناہ کا ارتکاب کیا۔ اخلاقی اعتبار سے اس نے قلاف عدالت میں یہ مقدمہ دائر نہیں کیا جاسکتا کہ اس نے والے گا۔ لیکن اس کے خلاف عدالت میں یہ مقدمہ دائر نہیں کیا جاسکتا کہ اس نے جائے گا۔ لیکن اس کے خلاف عدالت میں یہ مقدمہ دائر نہیں کیا جاسکتا کہ اس نے جائے گا۔ لیکن اس کے خلاف عدالت میں یہ مقدمہ دائر نہیں کیا جاسکتا کہ اس نے خلاف عدالت میں یہ مقدمہ دائر نہیں کیا جاسکتا کہ اس نے جائے گا۔ لیکن اس کے خلاف عدالت میں یہ مقدمہ دائر نہیں کیا جاسکتا کہ اس نے خلاف

نکاح کرنے کا وعدہ کیا تھا۔ اور اب یہ اس وعدہ سے مرکیا ہے۔ لبذا عدالت کے

ذربعہ اس کو نکاح پر اور اس وعدہ کے پورا کرنے پر مجبور کیا جائے۔ عدالت میں یہ مقدمہ نہیں چلایا جاسکا۔ لہذا عام حالات میں وعدہ کا تھم یہ ہے کہ وہ عدالت کے ذربعہ زبروسی پورا نہیں کرایا جاسکتا۔

### وعده خلافی کی وجہ ہے نقصان کی تفصیل

لیکن آج کل تجارت کے اندر نقصان (ڈیمییز) کا جو تصور ہے۔ اس میں اور شرکی اعتبار سے جر انتصان کے وصول کرنے کی بعض فقہاء نے اجازت دی ہے۔ الن دونوں میں بڑا فرق ہے۔

آج کل کے عدالتی نظام میں جن 'ونقصانات'' (ڈیمیچر) کو وصول کرنے کی اجازت اور گنجائش ہوتی ہے، اس کی بنیاد متوقع نفع ''اپرچونمیٹی کاسٹ'' پر ہوتی ہے، مثلاً فرض سیجئے کہ میں نے ایک شخص سے یہ وعدہ کرلیا کہ میں یہ سامان تم کو فروخت کروں گا۔ اس نے وعدہ کرلیا کہ یہ سامان خرید لوں گا، لیکن بعد میں اس نے خرید نے انکار کردیا۔ اگر وہ میرے سے وہ سامان خرید لیتا تو اس صورت میں مجھے کتنا نقصان ہوا، اس لئے کتنا نقع ہوتا، اور اس کے نہ خرید نے کی صورت میں مجھے کتنا نقصان ہوا، اس لئے کہ وہ سامان مجھے تیسرے شخص کو کم دام میں فروخت کرنا پڑا، اب قیتوں کے درمیان فرق کو "نقصان" تصور کرکے یہ کہا جاتا ہے کہ وہ عدالت میں اس نقصان کا دعوی کرسکتا ہے۔

یا مثلاً ایک رقم میں نے ایک مہینے تک اپ پاس اس وعدہ کی بنیاد پر روک کر رکھ لی کہ فلاں شخص ہے وہ سامان خرید لوں گا۔ سامان کے مالک نے بھی یہ وعدہ کرلیا کہ وہ سامان فروخت کردے گا۔ بعد میں اس نے سامان فروخت کرنے ہے انکار کردیا تو اس صورت میں میرا نقصان ہوا، کیونکہ اگر میں یہ رقم کسی "انٹرسٹ بیئر اسکیم" میں لگاتا تو مجھے اتنا نفع ملا، لیکن چونکہ اس نے وعدہ کرلیا تھا۔ اور اس وعدہ کی وجہ سے میں نہیں لگائی، تو اس کی وجہ سے اس نفع سے کی وجہ سے میں نہیں لگائی، تو اس کی وجہ سے اس نفع سے محروم ہوگیا۔ میں عدالت میں اس نقصان کا دعوی کرسکتا ہوں۔ اس فتم کے نقصانات کا متوقع نفع اپرچونین کاسٹ کی بنیاد پر حساب (کلکولیٹ) کیا جاتا ہے۔

## نقصان کی شرعی تفصیل

شریعت میں اس قتم کے نقصانات کا اعتبار نہیں۔ بلکہ شریعت میں دو چیزوں کے درمیان فرق رکھا گیا ہے۔ ایک چیز ہے "نقصان ہونا" دو سری چیز ہے "نقصان ہونا" ان دونوں میں فرق ہے، "نقصان" ہونے کا مطلب یہ ہے کہ واقعۃ میرے کچھ پینے خرچ ہوگئے، اور "نفع نہ ہونے" کا مطلب یہ ہے کہ ہم نے اپنے ذہن میں یہ تصور کرطیا تھا کہ اس معاملے میں اتنا نفع ہوگا، لیکن بعد میں اتنا نفع نہیں ہوا، آج کل کے تاجروں کی اصطلاح میں اس نفع نہ ہونے کو بھی "نقصان" سے تعبیرکیا جاتا ہے۔ جب کم شرعاً اس کو "نقصان" نہیں کہا جاسکا۔ مثلاً ایک چیز آپ نے دس روپے کی خریدی۔ آپ نے اپنے ذہن میں تصور مثلاً ایک چیز آپ نے دس روپے کی خریدی۔ آپ نے اپنے ذہن میں تصور مثلاً ایک چیز آپ نے دس روپے کی خریدی۔ آپ نے اپنے ذہن میں تصور

اکرلیاکہ میں اس چیز کو پندرہ روپے کی فروخت کرئے پارنج روپے نئے کماؤں گا۔ اب ایک فریدار آیا، اور اس نے وہ چیز پندرہ روپے کے بجائے ۱۲ روپ میں فریدل، تو آپ کی نظر میں اور تاجروں کی نظر میں اس کو نقصان سمجھاجائے گاکہ تین روپ کا نقصان ہوگیا، لیکن شرعاً اس کو نقصان نہیں کہا جائے گا، بلکہ شرعاً نقیمان اس وقت متصور ہوگا جب آپ اس چیز کو ۹ روپ میں فروخت کردیں۔ لہذا آج کل "ایرچونیٹی کاسد،" (متوقع لفع) کی بنیاد پر حساب کلب کرک نقصان کا ، تعین کرایا جاتا ہے۔ شریعت میں ایسے نقصان کا کوئی اعتبار نہیں۔ بہرجال، یہ نقصیل و عدہ "کے بارے میں ختی۔

### ایکسپورٹ کرنے کے لئے سرمایہ کاحصول

"ایکپ درف" کے معاطے میں ایک اہم حصہ "ڈاکومنٹ کرٹیٹ"کا ہو "اہے۔
عام قاعدہ تو یہ ہے کہ "آدی چادر دکھ کر پاؤل پھیلائے"۔ معاشیات کا بھی ہی اصول ہے، اور شریعت نے بھی ہمیں یہ اصول سھایا ہے۔ لیکن آج کل عملی طور پر لوگون نے اس اصول کے برخلاف یہ اصول اپنایا ہوا ہے کہ "آدی پاؤل پہلے لوگون نے اس اصول کے برخلاف یہ اصول اپنایا ہوا ہے کہ "آدی پاؤل پہلے پھیلائے اور چادر بعد میں تلاش کرے" چنانچہ "ایکسپورٹ" کے اندر بھی یہ کیا جاتا ہے کہ آدی مال بھینے کا آرڈر پہلے عاصل کرلیتا ہے۔ جسب کہ نہ اس کے پاس مال ہوتا ہے، اور نہ ہی مال خرید نے لئے پسے موجود ہوتے ہیں، قطع نظراس سے کہ ہوتا ہے، اور نہ ہی مال خرید نے کے لئے پسے موجود ہوتے ہیں، قطع نظراس سے کہ یہ طریقہ اخلاقی اعتبار سے پشدیدہ نہیں پھر بھی ہم رائے طریقے کی شری جیٹیت پر غور سے ہیں۔

"ایکیپورٹر" کو مال خریدنے کے لئے پینے کی ضرورت ہوتی ہے، چنانچہ وہ کسی بینک یا کسی مالیاتی اوارے سے رجوع کرتا ہے کہ وہ سرمایہ کاری کرنے، اور پینے فراہم کرے، اور اس پینے سے "ایکیپورٹر" مال تیار کرئے آرڈر سلائی کرے، جس کو آج کل "ایکیپورٹ فائیاننگ" کہاجاتا ہے۔

پوری دنیا میں اس وقت جو نظام رائج ہے۔ اس کے مطابق ہربینک ہرادارہ اس کام کے لئے سرمایہ فراہم کردے گا۔ لیکن اس کی بنیاد "انٹرسٹ" (سود) پر ہوگ۔ اب سوال یہ ہے کہ اگر کوئی مسلمان یہ چاہے کہ اس مقصد کے لئے جھے غیرسودی سرمایہ حاصل ہوجائے تو اس کا طریقہ کار کیا ہوگا؟ یا دو سرے لفظوں میں یوں کہا جاسکتا ہے کہ اگر ہم ایس معیشت قائم کرنا چاہیں، جو اسلامی بنیادوں پر قائم ہو تو اسی معیشت میں "کیپورٹ فائینانگ" کس طرح ہوسکے گی؟

## ایکسپورٹ فائیاننگ مے طریقے

ایکسپورٹ "فائیاننگ" کے دو طریقے رائج ہیں:

🛈 پری شمنٹ فائیناننگ۔

پوسٹ شینٹ فائیاننگ

## بری شیمنٹ فائینانسنگ اور اس کااسلامی طریقیہ

"پری شپ من فائیاننگ" کا طریقہ یہ ہے کہ ایکسپورٹر پہلے آرڈر وصول کرتا ہے، جبکہ اس کے پاس مال سپلائی کرنے کے لئے رقم نہیں ہوتی، آرڈر وصول ہونے کے بعد وہ پہلے رقم کے حصول کی فکر کرتا ہے، اب آگر ایکسپورٹر یہ چاہے کہ وہ غیر صودی طریقے ہے کسی بینک یا مالیاتی ادارے سے پیسے حاصل کرے، تو اس کا طریقہ بہت آسان ہے، وہ یہ ہے کہ اس "فائیاننگ" کو "مشارکہ" کی بنیاد پر عمل میں لایا جائے کہ "ایکسپورٹر" کے پاس معین طور پر ایک آرڈر موجود ہے، اور آرڈر میں عام طور پر اس سامان کی قیمت بھی متعین ہوتی ہے کہ اس قیمت پر انا معلی مامان فراہم کیا جائے گا۔ اور اس قیمت کی بنیاد پر بینک میں "ایل سی" (L.C) کھلی ہوئی ہے۔ اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس سامان کے فراہم کرنے پر اتا نفع ملے ہوئی ہے۔ اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس سامان کے فراہم کرنے پر اتا نفع ملے

گا۔ اور ''کاسٹ'' (ٹرچہ) بھی طے شدہ ہے۔ اس لئے کہ کاسٹ ہی کی بنیاد پر ''قیت' کا تعین کیا جاتا ہے۔ لہذا کاسٹ بھی تقریباً متعین ہے، قیمت بھی تقریباً متعین۔ اور اس پر ملنے والا منافع تقریباً متعین ہے۔ اب اگر کوئی بینک یا مالیاتی ادارہ اس خاص معاملہ (ٹرانزکشن) کی حد تک ''ایکیپورٹر'' کے ساتھ ''مشارکہ''کرے، اور ایکیپورٹر سے یہ کہ ہم آپ کو سموایہ فراہم کرتے ہیں، آپ آرڈر کے مطابق مال تیار کرکے ''ایکیپورٹ'' کریں۔ اور پھر ''امپورٹ'' کی طرف سے جو رقم آگی مال تیار کرکے ''ایکیپورٹ'' کریں۔ اور پھر ''امپورٹر'' کی طرف سے جو رقم آگی ۔ اور جو منافع ہوگا، وہ ہم اس ناسب کے ساتھ آپس میں تقسیم کرلیں گے تو اس طرح بہت آسانی سے سود کے بغیرفائیاننگ عاصل ہوجائے گی۔

البتہ "مشارکہ" کے لئے یہ ضروری ہے کہ کچھ رقم "ایکسپورٹر" بھی لگائے۔
اور باقی رقم بینک یا مالیاتی ادارہ لگائے۔ لیکن اگر "ایکسپورٹر" اپی طرف ہے کوئی رقم نہ لگائے۔ بلکہ ساری رقم بینک یا مالیاتی ادارے کی ہو تو اس صورت میں "مضاربہ" کا معالمہ کیا جاسکتا ہے۔ اس لئے کہ "مضاربہ" کے اندر ایک فریق کا سرمایہ ہوتا ہے، اور دو سرے فریق کا کام اور عمل ہوتا ہے۔ لیکن عام طور پریہ ہوتا ہے کہ "ایکسپورٹر" بھی اپنا کچھ نہ کچھ سرمایہ ضرور لگاتا ہے، اس لئے اس کو "مشارکہ" بی کہا جائے گا۔ اور منافع کی شرح بھی باہمی رضامندی سے متعین کی جاسکتی ہے۔ بہرحال، "پری شہنٹ فائینائنگ" میں بہت آسانی کے ساتھ "مشارکہ" کیا جاسکتا

## بوست شمنت فائتيانسك اوراس كااسلامي طريقه

دو سرا طریقہ "پوسٹ شہنٹ فائیناننگ" کا ہے۔ اس میں یہ ہوتا ہے کہ "ایکسپورٹر" آرڈر کا سامان روانہ کرچکا ہے۔ اور اس کے پاس "بل" موجود ہے۔ لیکن اس بل کی رقم آنے میں کچھ مدت باقی ہے۔ لیکن "ایکسپورٹر" کو فوری طور پر پیموں کی ضرورت ہے۔ چنانچہ وہ بل لے کر بینک کے پاس جاتا ہے۔ اور اس سے کہتا ہے کہ اس بل کی رقم وقت آنے پر "آمپورٹر" ہے تم وصول کرلینا، اور جھے
اس بل کی رقم تم ابھی دیدو۔ چنانچہ بینک اس بل میں سے پھے کو تی کرکے باتی رقم
"ایکپورٹر" کو دیدیتا ہے۔ جس کو "بل ڈسکاؤ شنگ" کہا جاتا ہے۔ مثلاً ایک لاکھ
روپے کا بل ہے تو اب بینک دس فیصد کوتی کرکے ۹۰ ہزار روپے "ایکپورٹر" کو
دیدیتا ہے، اور بعد میں "امپورٹر" ہے بل کی پوری رقم ایک لاکھ روپ وصول کرلیتا
ہے۔ "بل ڈسکاؤ نشگ" کا یہ طریقہ شریعت کے مطابق نہیں ہے، ناجائز ہے۔ اس
لئے کہ اس میں "سودی" معالمہ پایا جارہا ہے۔

### بل ڈسکاؤ نٹنگ کاجائز طریقیہ

اس "بل ڈسکاؤ نٹنگ" کو اسلامی طریقے پر کرنے کے لئے دو صور تیں ممکن بیں۔ ایک یہ کہ جس "ایکیپورٹر" کا پوسٹ شہنٹ فائیاننگ" کرنے کا ارادہ ہو۔ وہ شہنٹ اور سامان بھیجنے سے پہلے بینک کے ساتھ "مشارکہ" کرلے۔ جس کی تفصیل اوپر گذری۔ دو سری صورت یہ ہے کہ "ایکیپورٹر" امپورٹر کو سامان بھیجنے سے پہلے وہ سامان بینک یا کسی مالیاتی ادارے کو "ایل سی" کی قیمت سے کم قیمت پر فروخت کردے۔ اور پھر بینک یا مالیاتی ادارہ "امپورٹر" کو "ایل سی" کی قیمت پر فروخت کردے۔ اور اس طرح دونوں قیمتوں کے درمیان جو فرق ہوگا۔ وہ بینک کا نفع ہوگا۔ مثلاً "ایل سی" ایک لاکھ روپے کی کھولی ہے۔ تو اب "ایکیپورٹر" بینک کو وہ سامان مثلاً بچانوے ہزار روپے میں فروخت کردے۔ اور بینک "امپورٹر" کو ایک سامان مثلاً بچانوے ہزار روپے میں فروخت کردے۔ اور بینک "امپورٹر" کو ایک

لیکن یه دو سری صورت ای وقت ممکن ہے جب که ابھی تک "امپورٹر" کے اساتھ "حقیق بیج" نہیں ہوئی۔ بلکہ ابھی تک "وعدہ کیج" (ایگر بیٹ ٹو سیل) ہوا ہے۔ لہذا اگر "امپورٹر" کے ساتھ "حقیق بیج" ہو چکی ہے تو پھریہ صورت اختیار کرنا

مکن نہیں۔ بہرمال اس طرح سے ایکیدورٹر کو این لگائی ہوئی رقم فوراً وصول ہوجائے گی۔ اور اس کو مدت آنے کا انظار نہیں کرنا پڑے گا۔ البتہ بینکوں میں ''بل ڈسکاؤنٹ "کرنے کلجو طریقہ اس وقت رائج ہے، وہ شری لحاظ سے جائز نہیں۔ مل ڈسکاؤ نٹنگ کے سلسلے میں ایک اور تجویز بھی دی گئی ہے۔ وہ تجویز بھی چند شرائط کے ساتھ قابل عمل ہو سکتی ہے۔ لیکن عام طور پر وہ شرائط پوری نہیں ہوتیں۔ اس وجہ سے اس تجویز پر عمل کرنے کی اجازت نہیں دی جاتی، لیکن اگر کوئی شخص شرائط کا لحاظ کرتے ہوئے اس تجویز پر عمل کرنا چاہے تو اس کا راستہ موجود ہے۔ وہ یہ کہ جو شخص بینک سے "بل ڈسکاؤنٹ" کرانا چاہتا ہے۔ وہ بینک کے ساتھ دو معاملات (ٹرانزکشن) علیحدہ علیحدہ کرے۔ ایک معاملہ یہ کرے کہ ایکسپدورٹر بینک کو امپورٹر سے سامان کی قیت وصول کرنے کے لئے اینا ایجنٹ بنائے کہ تم میری طرف سے امپورٹر سے پینے وصول کرکے مجھے دیدو، اور بینک ایجن بنے اور امپورٹر سے قیت وصول کرنے پر ایکسپورٹر سے "مروس چارج" وصول کرے — دو مرا معاملہ یہ کرے کہ بینک "ایل سی" کی رقم سے کچھ کم رقم کاغیر سودی قرضہ "ایکسپورٹر"کو فراہم کرے۔

مثلاً فرض کریں کہ ایکپورٹر جو بل ڈسکاؤنٹ کرانا چاہتا ہے۔ وہ بل ایک لاکھ روپے کا ہے۔ اب ایکپورٹر بینک سے ایک معالمہ یہ کرے کہ بینک کو اپنا ایجئٹ بنائے۔ اور اس سے کہے کہ تم یہ رقم امپورٹر سے وصول کر کے جھے فراہم کرو، میں اس پر تمہیں پانچ بزار روپے "مروس چارج" ادا کروں گا۔ دو سرا معالمہ یہ کرے کہ وہ بینک سے بچانوے بزار روپے کا غیرسودی قرضہ حاصل کرے۔ اور بینک سے یہ کہ جب میرے بل کی رقم تمہیں وصول ہوجائے تو اس میں سے تم پچانوے بزار روپے کا اپنا قرض وصول کرلیا۔ اور پانچ بزار روپے سروس چارج کے وصول کرلیا۔ اور پانچ بزار روپے سروس چارج کے وصول کرلیا۔ اور پانچ بزار روپے سروس جارج کے وصول کرلیا۔ اور پانچ بزار روپے سروس جارج کے وصول کرلیا۔ اور پانچ بزار روپے سروس جارج کے وصول کرلیا۔ اور پانچ بزار روپے سروس جارج کے وصول کرلیا۔ اور پانچ بزار روپے سروس جارج کے وصول کرلیا۔ اور پانچ بزار روپے سروس جارج کی دصول کرلیا۔ اور پانچ بزار روپے سروس جارج کے دصول کرلیا۔ اس طرح یہ معالمہ برابر مرابر ہوجائے گا۔

ہے۔ اس کے بغیریہ معاملہ شریعت کے مطابق نہیں رہے گا۔ وہ یہ کہ "سروس چارج" کی جو رقم آپس میں طے کی جائے گی۔ وہ بل کی ادائیگی کی مت سے شملک نہیں ہوگا۔ مثلاً یہ نہیں ہوگا۔ مثلاً یہ نہیں ہوگا۔ مثلاً یہ نہیں ہوسکتا کہ اگر بل کی ادائیگی کی مت تین ماہ ہے تو سروس چارج چار بزار روپے ہوگ، گویا ہوگ، اور اگر ادائیگی کی مت چار ماہ ہے تو "سروس چارج" چھ بزار روپے ہوگ، گویا کہ بل کی ادائیگی کی مت میں اضافے سے "سروس چارج" میں اضافہ نہیں کیا جاسکے گا، البتہ ایک لم سم "سروس چارج" مقرر کی جاسکتی ہے۔ اس شرط کے ساتھ جاسکے گا، البتہ ایک لم سم "سروس چارج" مقرر کی جاسکتی ہے۔ اس شرط کے ساتھ

جامے کا اجتمالیا کے اس خروں بھاری سے اس کی ہے۔ اس طرف عاطی اس تجویز پر بھی عمل کرنا شرعاً جائز ہے۔ "ایک پیورٹ فائیاننگ" کے بارے میں یہ چند وضاحتیں تھیں۔ اب فارن المیکینج

کی پیشگی بگنگ پر غور کرتے ہیں۔

## فارن اليمينج كى پيشكى بكنگ

یہاں پہلا مسلہ یہ ہے کہ فارن ایجینج کو پہلے سے بک کرانا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟ اس کے بارے میں پہلے کرنی کی خرید وفروخت کے چند اصول سمجھ لیں، پھر ان اصولوں کی روشنی میں اس مسلے کا جائزہ لینا آسان ہوگا۔

## کرنسی کی خرید و فروخت کے اصول

پہلا اصول یہ ہے کہ ایک کرنی کا دو سری کرنی سے تبادلہ کرنا شرعاً جائز ہے،
اور تبادلہ کے وقت باہمی رضامندی سے کرنی کی جو قیت چاہیں مقرر کردگتے ہیں،
البتہ جن ملکوں میں اس ملک کی کرنی کی کوئی قیمت مرکاری طور پر مقرر کردی گئی
ہے، اور اس قیمت سے کم و بیش پر کرنی کو خریدنا اور فروخت کرنا قانوناً منع ہوتا
ہے، ایسے ملکوں میں قانون کی خلاف ورزی کی وجہ سے کی زیادتی پر کرنی کو تبدیل

کرنا شرعاً بھی منع ہوگا، اس لئے کہ بلاوجہ کسی قانون کی خلاف ورزی شرعاً جائز نہیں ہوتی۔ لیکن اس تباد، میں سود کا عضر نہیں پایا جائے گا۔ اور نہ سود کی وجہ سے عدم جواز کا تھم گئے گا۔

مثلاً فرض کریں کہ پاکتان میں ڈالر کی قیت میں روپ سرکاری طور پر مقرر کردی گئی ہے۔ اب دو آدمی آپس میں ڈالر کی خرید و فروخت کا معاملہ کریں۔ فروخت کنندہ کہے کہ میں اکتیں روپے کے حساب سے ڈالر فروخت کروں گا۔ تو اس کو سودی معاملہ نہیں کہا جائے گا۔ لیکن چونکہ حکومت نے ڈالر کی قیت میں روپ مقرر کردی ہے۔ ،ور قانون کا احترام حتی الامکان ضروری ہے، اس لحاظ سے اس معاطے میں کراہت آجائے گی کہ انہوں نے قانون کی خلاف ورزی کی۔ لیکن اگر حکومت نے اوپن مارکیٹ میں کرنی کے تبادلے کی کی بیش کے ساتھ اجازت دیدی ہو تو پھر شرعاً بھی یہ تبادلہ جائز ہوگا جیسا کہ آجکل ہورہاہے۔

دو مرا اصول یہ ہے کہ جب دو کرنسیوں کا باہم تبادلہ کیا جارہا ہو تو اس وقت یہ ضروری ہے کہ معالمے کے وقت مجلس میں ایک فریق کرنی پر ضرور قبضہ کرلے۔ چاہے دو سرا فریق اس وقت قبضہ نہ کرے بلکہ بعد میں کرلے۔

تیسرا اصول یہ ہے کہ اگر ایک فراق نے تو نقد ادائیگی کردی ہو۔ دو سرے فراق نے ادائیگی کردی ہو۔ دو سرے فراق نے ادائیگی کے لئے متقبل کی تاریخ مقرر کردی ہو تو اس صورت میں کرنی کی جو قیت آپس میں طے کی ہو وہ قیمت بازار کی قیمت ہے کم و بیش نہ ہو، مثلاً آج میں نے ایک ہزار روپے پاکستانی دو سرے فراق کو دیدیئے۔ اور اس سے یہ کہا کہ تم ایک ماہ بعد جھے اسے ڈالر واپس کردیا۔ اس صورت میں ڈالم کی جو قیمت مقرر کریں تو وہ قیمت بازار کی قیمت سے کم و بیش نہ ہوئی چاہے۔ کونکہ اگر مارکیٹ کی قیمت سے کم و بیش نہ ہوئی چاہے۔ کونکہ اگر مارکیٹ کی قیمت سے کم و بیش نہ ہوئی چاہے۔ کونکہ اگر مارکیٹ کی قیمت سے کم آسانی کے ساتھ سود حاصل کیا جاسے گا۔ اور بہت آسانی کے ساتھ سود حاصل کیا جاسے گا۔ اور بہت آسانی کے ساتھ سود حاصل کیا جاسے گا۔ اور بہت قرار کی قیمت تو تیس روپے ہے اور تیس روپے کے حساب سے ایک ہزار روپے کے ڈالر کی قیمت تو تیس روپے ہے اور تیس روپے کے حساب سے ایک ہزار روپے کے ڈالر کی قیمت تو تیس روپے ہے اور تیس روپے کے حساب سے ایک ہزار روپے کے ڈالر کی قیمت تو تیس روپے ہے اور تیس روپے کے حساب سے ایک ہزار روپے کے ڈالر کی قیمت تو تیس روپے ہے اور تیس روپے کے حساب سے ایک ہزار روپے کے ڈالر کی قیمت تو تیس روپے ہے اور تیس روپے کے حساب سے ایک ہزار روپے کے ڈالر کی قیمت تو تیس روپے ہے اور تیس روپے کے حساب سے ایک ہزار روپے کے شاب

تقریباً ۳۳ ڈالر بنتے ہیں۔ لیکن میں تم سے ایک ماہ بعد چالیس ڈالر وصول کروں گا، ظاہر ہے کہ یہ معاملہ شرعاً جائز نہیں۔ کیونکہ اس طرح سود حاصل کرنا آسان جوجائے گا، اور سود کا دروازہ کھل جائے گا۔

مندرجہ بالا تینوں اصول یا شرائط کا لحاظ اس وقت ضروری ہے جب کرنی کی حقیق بیج ہورہی ہو، لیکن اگر حقیق بیج نہیں ہورہی ہے۔ بلکہ "وعدہ بعج ہورہی ہو، لیکن اگر حقیق بیج نہیں ہورہی ہے۔ بلکہ "وعدہ بعج ہورہی ہو، ایکن میں یہ وعدہ کررہے ہیں کہ متنقبل کی فلاں تاریخ کو ہم دونوں پاکتانی روپ کا ڈالر کے ساتھ تبادلہ کریں گے۔ اور وعدہ کے وقت نہ اس نے کرنی دی اور نہ اس نے دی۔ تو اس صورت میں مندرجہ بالا اصول اور شرائط اس "وعدہ بیج " پر لاگو نہیں ہوں گی۔ لہذا اس وقت نہ تو یہ ضروری ہے کہ ایک فرایق اس وقت مجلس میں نقد ادائیگی کردے۔ اور نہ یہ ضروری ہے کہ آپس میں مقرر کردہ قیمت بازاری قیمت سے کم و بیش نہ ہو۔ بلکہ وعدہ کے وقت باہمی رضامندی سے جو قیمت بازاری قیمت سے کم و بیش نہ ہو۔ حقیق بیج نہ ہو۔ کین حقیق بیج کے وقت باہمی رضامندی کے وقت جبکہ ایک طرف سے اور گی ای وقت ہورہی ہو، اور دو سری طرف سے ادھار ہو تو اس صورت میں بازاری قیمت سے کم و بیش قیمت مقرر کرنا درست نہیں ادھار ہو تو اس صورت میں بازاری قیمت سے کم و بیش قیمت مقرر کرنا درست نہیں

ہوں۔
الہذا اگر میں کسی دو سرے فریق کے ساتھ یہ معاملہ کروں کہ فلاں تاریخ پر میں تم سے استے ڈالر استے روپے میں خریدوں گا۔ تو اس وقت باہمی رضامندی سے ہم جو ریٹ بھی مقرر کرلیں تو شرعاً اس کی گنجائش ہے، اس لئے کہ یہ وعدہ نہے ہے۔ حقیق تھے نہیں ہے۔ لیکن اتی بات ذہن میں رہے کہ کوئی بھی پارٹی محض وعدہ کی بنیاد پر کوئی «فیس" چارج نہیں کر سکت، مثلاً کوئی فریق یہ نہیں کہہ سکتا کہ میں نے چو تکہ آپ سے یہ وعدہ کیا ہے کہ فلاں تاریخ کو اس ریٹ پر استے ڈالر فراہم کروں گا، لہذا اپنے اس وعدہ پر اتی فیس تم سے وصول کروں گا، چاہے تاریخ آن پر آپ مجھ سے ڈالر فردیس یا نہ خریدیں۔ یہ فیس وصول کروں گا، چاہے تاریخ آن بیس۔ البتہ

والركاجوريث چاہيں مقرر كرسكتے ہيں۔

بہرحال، کرنی کی خرید و فروخت کے بارے میں یہ چند اصول ہیں جو میں نے ذکر کردیئے۔

## فارن اليحينج كى بكنك كى فيس

اب اصل موضوع کی طرف لوث آتے ہیں۔ "فارن ایجیجی "کی کبنگ مختلف طریقوں سے ہوتی ہے۔ بعض او قات یہ ہوتا ہے کہ جو بینک فارن ایجیج کی کبنگ کرتا ہے، وہ کبنگ کرنے کی فیس الگ سے وصول کرتا ہے۔ اگر کبنگ کی فیس علیحدہ سے وصول کرتا ہے تب تو یہ معالمہ شری اعتبار سے جائز نہیں۔ لیکن اگر بینک کبنگ کی کوئی فیس علیحدہ سے وصول نہ کرے، البتہ والرکا ریٹ آلیس کی باجی رضامندی کی کوئی فیس علیحدہ سے وصول نہ کرے، البتہ والرکا ریٹ آلیس کی باجی رضامندی سے جو چاہے مقرر کرے، اس میں یہ ضروری نہیں کہ وہ ریٹ بازار کے ریٹ کے مطابق ہو، تو یہ کبنگ وعدہ کی صورت میں جائز ہو سکتی ہے، بشرطیکہ اس معاملے میں کوئی اور فاسد شرط نہ لگائی گئی ہو۔

ایک سوال یہ ہے کہ اس وقت پاکتان میں بینک فارن ایکی نی کمنگ پر فیس وصول کرتے ہیں یا نہیں؟ اس بارے میں مجھے متضاد اطلاعات کی ہیں۔ بعض حضرات کہتے ہیں کہ وصول کرتے ہیں۔ جب کہ بعض دو سرے حضرات کہتے ہیں کہ کوئی فیس نہیں لیت، مجھے اس کے بارے میں کوئی حتی ثبوت نہیں مل سکا، البتہ اس کے بارے میں شرعی حکم میں نے بتادیا کہ اگر فیس ہے تو یہ بکنگ درست نہیں، اور اگر فیس ہے تو یہ بکنگ درست نہیں، اور اگر فیس ہے تو یہ بکنگ شرعاً جائز ہے۔

دو سرا سوال یہ ہے کہ بکنگ کرائے کی مقررہ تاریخ پر اگر فارن کرنی وصول نہیں کی گئی تو اس وقت بینک کیا معاملہ کر تا ہے؟ مثلاً اگر بالفرض میں نے تین دن بعد کی تاریخ کے لئے فارن ایمچینج بک کرایا، لیکن تاریخ آنے پر میں نے بینک سے وہ فارن ایمچینج وصول نہیں کیا تو کیا اس صورت میں میرے اوپر بینک کی طرف سے

کوئی هرجاند لازم ہوگا یا نہیں؟ اس بارے میں بھی میں کوئی حتی بات نہیں کہہ سکا، اس لئے کہ مجھے اس کے بارے میں متضاد اطلاعات ملی ہیں۔ چنانچہ ایک صاحب نے وضاحت کرتے ہوئے بتایا کہ آج کل اسٹیٹ بینک آف پاکستان مختلف میعاد کے لئے فارن ایمیجینج کی فارورڈ بکنگ کے لئے مختلف میعاد پر مختلف ریٹ مقرر کر تا ہے اور پھر اسٹیٹ بینک آف پاکستان کے مقرر کردہ ریٹ پر دوسرے تمام بینک "ایگریشٹ ٹو سل" بھی کرتے ہیں۔ اور حقیقی سے بھی کرتے ہیں۔ اور مختلف پیرٹی کے ساتھ مختلف ریث کا تعین بھی کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر ایک شخص بینک میں جاکر یہ کہتا ہے کہ میں تین مینے کے لئے فارن ایکیچنج کی بکگ کرانا چاہتا ہوں، چنانچہ اسٹیٹ بینک کے دیئے ہوئے ریٹ پر وہ بینک بک کرلے گا، اب اگر وہ شخص بعد میں کسی وقت بینک سے جاکر کھے کہ میں اپن بگنگ کینسل کرنا چاہتا ہوں، تو اب بیک یہ ویکھا ہے کہ آج کا ریث کیا ہے؟ اس ریث کو سامنے رکھتے ہوئے وہ یہ دیکھا ہے کہ کینسل کرنے میں بینک کافائدہ ہے یا نقصان ہے؟اگر بینک کا فائدہ محسوس ہوتا ہے تو بینک خاموثی سے بلنگ کینسل کردیتا ہے۔ لیکن اگر بیک یہ دیکتا ہے کہ کینسل کرنے کے نتیج میں بینک کا نقصان ہے۔ اور پارٹی کا فائدہ ہے۔ توبیک اس سے یہ کہتا ہے کہ آپ کی بھگ کینسل کرنے کے نتیج میں بینک کا اتنا نقصان مورما ہے۔ لہذا اتنے بینے آپ ادا کریں۔ البتہ بکنگ کے وقت کوئی فیس وغيره نهيل لي جاتى ہے۔ اور يه بكنگ محض ايك "وعدة بيع" موتا ہے۔

بہرمال، برآمدات کے بارے میں جو ضروری احکام تھے وہ میں نے عرض کردیے، اللہ تعالی ہمیں ان احکام پر عمل کرنے کی توفق عطا فرمائے۔ آمین۔

وآخردعوانا ان الحمدلله رب العالمين.

#### سوال وجواب

بیان کے بعد مختلف حفرات کی طرف سے مختلف سوالات کے گئے، حفرت مولانا مظلم نے ان سوالات کے تملی بخش جوابات دیے۔ جو بہاں پیش کئے جارہے ہیں۔(ادارہ)

#### وعدہ ہیجالیک سے، بیج دو سرے سے

سوال (۱): آپ نے جیسے عرض کیا کہ اگر "پوسٹ شمنٹ فائیاننگ" کو اسلای الریقے پر کرنا ہو تو اس کا طریقہ یہ ہے کہ جب "ایکیپورٹر" کو آرڈر وصول ہو تو وہ "امپورٹر" کے ساتھ "ایگریمنٹ ٹو سیل" (وعدہ ہے) کرلے، اس کے بعد "ایکیپورٹر" بینک یا مالیاتی ادارے کو ایل سی کی قبت سے کم قبت پر وہ سامان فروخت کردے، اور پھر بینک یا وہ مالیاتی ادارہ براہ راست "امپورٹر" کو ایل سی کی قبت پر فروخت کردے۔ سوال یہ ہے کہ کیا یہ بات شریعت کے خلاف نہیں ہوگی کہ ایک طرف "ایکیپورٹر" امپورٹر کے ساتھ ایگریمنٹ ٹو سیل" کردہا ہے، اور وسری طرف وہی سامان بینک کو فروخت کردہا ہے؟

جواب: میں نے عرض کیا تھا کہ "امپورٹر" سے ابھی تک حقیقی رسے ہیں ہوئی، بلکہ ابھی "وعدہ رسے ہوا ہے، اور "ایکسپورٹر" کو فوری طور پر پیپول کی ضرورت ہے، اس لئے وہ بینک کے پاس جاکر یہ کہتا ہے کہ بجائے اس کے کہ یہ سامان میں "امپورٹر" کو فروخت کروں۔ آپ فروخت کردیں۔ اور مجھ سے یہ سامان خریہ لیں۔ تو چونکہ "امپورٹر" کے ساتھ حقیق بڑج تو ہوئی نہیں ہے۔ بلکہ وعدہ کھے ہوا ہے۔ الیس ہے۔ بلکہ وعدہ کھے ہوا ہے۔ اور "امپورٹر" کو تو سامان درکار ہے۔ اس سامان کو فراہم کرنے والا چاہے کوئی بھی ہو۔ لہذا "ایکسپورٹر" اپنے "ایگر بینٹ ٹو سیل" کو بینک کی طرف منتقل کردیتا ہے، اور اس میں "امپورٹر" کا کوئی نقصان نہیں ہے، اس لئے اس صورت میں شرعاً کوئی قباحت نہیں۔

ای طرح یہ بھی ممکن ہے کہ بینک "امپورٹر" سے کہے کہ سابقہ انگریمنٹ ٹو سیل ختم ہوچکا، اور اب میرے ساتھ ایک نیا انگریمنٹ کرو، پھر بینک اس انگریمنٹ کے مطابق مال روانہ کردے تو یہ بھی جائز ہے۔

## ريبيث كالمستحق كون مو گا

سوال (۱): اگر "ایکسپورٹر" کو باہر سے مال جیجے کا ایک آرڈر موصول ہوا۔ اس نے وہ آرڈر بینک کی طرف ٹرانسفر کردیا کہ یہ مال تم "امپورٹر" کو فروخت کردو (بس کی تفصیل سوال نمبرامیں گزر چکی) لیکن عام طور پر بینک چونکہ بذات خود معالمات کو ڈیل نہیں کرتا۔ بلکہ وہ ایجنٹوں کے ذریعہ کام کراتا ہے۔ چنانچہ بینک ای "ایکسپورٹر" بی کو اپنا ایجنٹ بنادیتا ہے کہ اچھاتم ہماری طرف سے "امپورٹر" کو مال روانہ کردو، چنانچہ "ایکسپورٹر" بینک کی طرف سے مال روانہ کردے تو اس صورت روانہ کردو، چنانچہ "ایکسپورٹر" بینک کی طرف سے مال روانہ کردے تو اس صورت میں حکومت کی طرف سے ملنے والے رعایتوں (ربیٹ) کا حق دار کون ہوگا؟ بینک یا ایکسپورٹر؟

جواب: دو چزی الگ الگ بین: ایک به آرڈر کو بینک کی طرف نتقل کرنا۔ دو سرے ہے بینک کو وہ سامان فروخت کرنا۔ جہان تک آرڈر سنقل کرنے کا تعلق ہے تو وہ درست نہیں۔ البتہ یہ درست ہے کہ "ایکسپورٹر" وہ سامان پہلے بینک کو فروخت کرے۔ اور پھر بینک وہ سامان اپنے طور پر "امپورٹر" کو فروخت کرے، تو اس صورت میں چونکہ بینک "سیلر" ہے۔ اس کئے اس سیل کی تمام ذمہ داریاں بینک پر عائد ہوں گی۔ اگر کوئی وار نئی ہوگی تو وہ بینک کے خلاف ہوگی۔

بیب پر سران کا کومت کی طرف سے ملنے والے ریبیٹ کا تعلق ہے تو اس میں حکومت کو اختیار ہے اگر چاہے تو یہ ریبیٹ جو بطور انعام کے دیا جارہا ہے اس شخص کو دیدے جس نے باہر سے آرڈر حاصل کیا اور جس نے مال تیار کیا۔ لیکن کسی مجبوری کی وجہ سے وہ اس مال کو نہیں بھیج سکا۔ بلکہ بینک کو فروخت کردیا۔ اور بینک نے وہ مال آگے "امپورٹر" کو سلائی کردیا۔ اور اگر چاہے تو حکومت یہ ریبیٹ بینک کو دیدے۔ کیونکہ اس وقت مال سلائی کرنے والا حقیقت میں بینک ہی ہے۔ وہ شخص صرف بینک کا یجنٹ ہے۔

### کیاامپورٹر کی رضامندی ضروری ہے

سوال (۳): اگر "ایکیپورٹر" وہ آرڈر بینک کی طرف نتقل کردے گا تو کیا اس صورت میں "امپورٹر" کی رضامندی ضروری نہیں ہوگی؟

جواب: بشکاس کی رضامندی ضروری ہے۔ لہذا اگر "امپورٹر" اس منتلی پر آمادہ نہ ہو تو "ایکسپورٹر" اپنے "کرامپورٹر سے ایک منتقل معاملہ طے کرکے اس کو مال روانہ کرے۔

کیا دکاندار سودی قرض لینے والے شخص کے ہاتھ اپنا

## سامان فروخت كرسكتاب؟

ا سوال (۴): اگر ''ایکسپورٹر'' مال سلائی کرنے کے لئے بینک سے سودی قرض ا الے کر آئے۔ اور دکاندار سے آگر اس رقم سے مال خریدے توکیا دکاندار اس کو اپنا مال فروخت كريكتے ہيں۔ جب كه دكاندار كو معلوم ب كه يد شخص بينك سے سودى قرض كرمال خريد كر ايكسپورث كررما ہے؟

جواب: اگر ایک شخص بینک سے سودی قرضہ لے کر آیا ہے، اور دکاندار کو اس
کا علم بھی ہے تو اس صورت میں اس کے ہاتھ سامان فروخت کرنے میں شرعاً کوئی
گناہ نہیں ہے۔ وجہ اس کی بیہ ہے کہ جب کی شخص نے سودی قرضہ لیا تو اس نے
حقیقت میں بہت سنگین گناہ کیا، اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کا کام کیا۔ لیکن جو
پیے بطور قرض اس کے پاس آئے ہیں۔ اب اگر ان پییوں سے وہ کوئی چیز خرید تا
ہے تو فروخت کرنے والے پر اس کے سودی قرض لینے کے گناہ کا اثر نہیں پڑے گا،
چنانچہ وہ اس کو سامان فروخت کرسکتا ہے۔

### کیاسامان کے کاغذات کی خرید و فروخت جائز ہے؟

سوال (۵): کیاسامان کے کاغذات کی خرید و فروخت ہو سکتی ہے یا نہیں؟ جواب: صرف "داکو منٹس" (کاغذات) کو فروخت کرنا شرعاً جائز نہیں۔ البتہ

جس سامان کے وہ کاغذات ہوں۔ اس سامان کو اس طرح فروخت کرنا کہ اس کا رسک اور اس کا ہمان بھی خرمدار کی طرف منتقل ہوجائے تو یہ صورت شرعاً جائز ہوگ۔ صرف کاغذات کی منتہا کی خرعاً کوئی حیثیت نہیں۔

## کیابینکوں کو تجارت کی اجازت ہے؟

سوال (٢): بينكوں كو ٹريْرنگ يا خريد و فروخت كى براہ راست اجازت نہيں ہے، بلكہ وہ صرف فائياننگ كرسكتے ہيں تو پھر آپ نے جو طريقہ اوپر بيان كياكہ "ايكسپورٹر وہ سامان پہلے بينك كو فروخت كرے۔ اور پھر بينك "امپورٹر" كو فروخت

کرے۔ تو بینک یہ سامان کس طرح فروخت کرسکتا ہے؟

جواب: ہمارے موجودہ قانون میں یہ تضاد موجود ہے۔ ایک طرف تو قانون یہ کہنا ہے کہ بینک تجارت (ٹریڈنگ) نہیں کریں گے۔ دو سری طرف اسٹیٹ بینک کی طرف سے عام بینکوں کو جو "موڈ آف فائیانٹگ" کی اجازت دی گئ ہے، اس میں ٹریڈ ریلیٹڈ موڈس کا قانون موجود ہے

اس میں صاف طور پر "ٹریڈ" (تجارت) کالفظ موجود ہے۔ چنانچہ "مرابحہ" "ٹریڈ ریلیٹٹ ہے۔ البذا ایک طرف تو یہ کہا البیٹڈ ہے۔ البذا ایک طرف تو یہ کہا جارہا ہے کہ "ٹریڈ ریلیٹڈ ہوڈس" کی اجازت ہے، اور دو سری طرف یہ کہا جارہا ہے کہ "بینک ٹریڈنگ" نہیں کریں گے۔ چنانچہ یہ تضاد موجود ہے۔ البذا یہ معاملہ کورٹ تک پہنچایا جائے، پھر کورٹ یہ فیصلہ کرے یہ تضاد کس طرح دور ہوسکا ہے۔ البتہ میری رائے یہ ہے کہ بینکوں کو ٹریڈنگ کی اجازت ہونی چاہئے، تاکہ وہ سودی معاملات کو آستہ آستہ کم کرسکیں۔

## کیا ایجنٹ کے سرطیفکیٹ جاری کرنے سے اس کا رسک

## منتقل ہوجائے گایا نہیں؟

سوال (ك): عام طور پر جو دو سرے ممالك ميں خريدار ہوتے ہيں، ان كے ايجن يہاں ہوتے ہيں، ان كے ايجن يہاں ہوتے ہيں۔ ان كاكام يہ ہو تا ہے كہ وہ مال كى ظرانى كرتے ہيں اور يہ ديكھتے ہيں كہ وہ مال تيارى كے كئ مرحلے ميں ہے۔ اور جب مال تيار ہوجاتا ہے تو يہ ايجن ايك ارست ہے، ايجن ايك ورست ہے، آب سوال يہ آپ اس كو ايكيپورٹ كرديں۔ چنانچہ ايكيپورٹر مال روانہ كرديتا ہے، آب سوال يہ ہے كہ كيا ايجن كے سرفيقكيت جارى كرنے ہے "رسك" امپورٹركى طرف منقل ہے كہ كيا ايجن كے سرفيقكيت جارى كرنے ہے "رسك" امپورٹركى طرف منقل

موجائے گایا نہیں؟

جواب: اگر اس ایجنٹ کو ڈلیوری لینے کا بھی اختیار ہوتا ہے تب تو اس وقت رسک نتقل ہوجائے گا۔ اور اگر وہ ایجنٹ صرف مال کو چیک کرتا ہے۔ مال پر نہ تو قبضہ کرتا ہے، نہ مال خود روانہ کرتا ہے تو اس صورت میں صرف سرشیفکیٹ جاری کرنے سے رسک نتقل نہیں ہوگا۔

## ایکسپورٹ میں انشورنس کرانے کی مجبوری کاکیاحل ہے؟

سوال (٨): ایکسپورٹ کرتے ہوئے ایک سلہ یہ در پیش ہوتا ہے کہ خریدار بائع سے یہ کہتا ہے کہ خریدار بائع سے یہ کہتا ہے کہ تم پہلے مال کا انشورنس کرانا۔ پھر روانہ کرنا۔ اور انشورنس کے بغیر کرانا شرعی اعتبار سے جائز نہیں ہے۔ تو اب کس طرح ہم مال انشورنس کے بغیر روانہ کرس؟

 "ایکسپورٹر" کو انشورنس بھی کرانا پڑتا ہے۔ لہذا جو مسلمان تاجر ایکسپورٹ کریں،
ان کو چاہئے کہ وہ ی آئی ایف کا معالمہ نہ کریں، بلکہ یا تو ایف او بی کا معالمہ
کریں۔ یاسی اینڈ ایف کا معالمہ کریں۔ تاکہ انشورنس کرانے کی ذمہ داری ان کی نہ
دے۔

## مال موجود نه ہونے کی صورت میں حقیقی بیع کا حکم

سوال (٩): آپ نے جیے عرض کیا کہ "ایکسپورٹر" جب "امپورٹر" ہے معاملہ
کرے تو اس وقت "ایگر بمنٹ ٹو سیل" کرے۔ حقیقی سیل نہ کرے، پھرجس وقت
امپورٹر کو مال روانہ کرے گااس وقت حقیقی سیل ہوجائے گی۔ لیکن آج کل عام طور
پر یہ ہو تا ہے کہ معاملہ کرتے وقت ہی حقیقی سیل کرلی جاتی ہے، جب کہ مال کا
سرے سے وجود ہی نہیں ہوتا، نہ مال ہمارے ہاتھ میں ہوتا ہے، کیا یہ طریقہ شرعاً
جائز ہے یا نہیں؟

جواب: جیسا کہ میں نے عرص کیا تھا کہ اگر مال آپ کے پاس موجود نہیں ہے۔
بلکہ یا تو تیار کرنا ہے، یا تیار کرانا ہے، یا خریدنا ہے تو اس صورت میں حقیق سیل کرنا
توضیح نہیں ہے۔ بلکہ اس وقت "ایگر بمنٹ ٹوسیل" کرنا چاہئے۔ لیکن جہال اس
بات کا تعلق ہے کہ خریدار کے ذہن میں یہ ہوتا ہے کہ میں کنفرم معالمہ کردہا
ہوں۔ تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ آپ کی طرف سے "بیج کا وعدہ" کنفرم ہے۔

## ° کوٹه "کی خریدو فروخت کا حکم

سوال (۱۰): حکومت کی طرف ہے "ایکسپورٹ" کرنے کا ایک کونہ کمپنیوں کے لئے مقرر ہے۔ کہ فلاں کمپنی اتنی مقدار میں مال ایکسپورٹ کر عتی ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ ایک شخص مال ایکسپورٹ کرنا چاہتا ہے۔ لیکن اس کے پاس کونہ

( حکومت کی طرف سے اجازت نامہ) نہیں ہے۔ اب دو سری سمینی سے کوٹہ خرید کر مال روانہ کرتا ہے۔ تو کیا کوٹہ خرید نا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب: کونہ ایک قانونی حق ہے۔ اگر حکومت کی طرف ہے اس کی خرید و فروخت پر کوئی پابندی نہ ہو تو شرعاً بھی اس کی خرید و فروخت جائز ہوگ۔ لیکن اس سے یہ نہ سمجھ لیا جائے کہ ہر "حق" کے خرید و فروخت کی شرعاً اجازت ہے۔ بلکہ اس میں تفصیل ہے۔ بعض حقوق کی خرید و فروخت شرعاً جائز ہے۔ اور بعض کی جائز نہیں۔ تفصیل کے لئے میرا ایک مقالہ "حقوق کی خرید و فروخت" ہے اس کا مطالعہ فرمالیں۔ (یہ مقالہ "فقہی مقالات" جلد اول میں شائع ہوچکا ہے)

### تصورروالے گارمنٹ کی سپلائی کا تھم

سوال (۱۱): بعض او قات باہر ملکوں ہے "گارمنٹ" کا آرڈر آتا ہے کہ فلاں قتم کی شرث پر فلاں تصویریں عربانیت کی شرث پر فلاں تصویریں عربانیت کی شرث پر فلاں تصویریں عربانیت کے دائرے بیں آتی ہیں۔ کیا ایسا آرڈر وصول کرنا۔ اور ایسا مال تیار کرے بیلائی کرنا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب: ايا آردر سلاني كرناشرعاً جائز نبين-

## انگریزوں کے ملبوسات کی سپلائی کا حکم

سوال (۱۲): بعض او قات لیڈیز شرف، بلاؤذ، لیڈیز نیکر، جینز وغیرہ کے آرڈر آتے ہیں جو عام طور پر انگریزوں کا ہی پہناوا اور ان کالباس ہو تا ہے، کیا اس آرڈر کو پورا کر کتے ہیں؟

جواب: اس میں ایک اصول یہ ہے کہ اگر کوئی چزیالیاس ایا ہے جس کا جائز

استعال بھی ہوسکتا ہے، اور ناجائز استعال بھی ہوسکتا ہے تو ایسے لباس اور ایسی چیز کی خرید و فروخت شرعاً جائز ہے۔ اب اگر کوئی اس کو خرید کر اس کا ناجائز استعال کر تا ہے تو یہ اس کا گناہ اس خریدار پر ہوگا۔ فروخت کنندہ اس کے گناہ کا ذمہ دار نہیں ہوگا۔ لیکن اگر کوئی چیز ایسی ہے کہ اس کا جائز استعال ہوہی نہیں سکتا تو ایسی چیز کی خرید و فروخت بھی ناجائز ہے۔

## مجبوري كي وجه سے وعدہ بيج پورانه كرسكنے كا حكم

سوال (۱۳۳): اگر ایک شخص نے کاٹن سپلائی کرنے کے لئے ایگر بینٹ ٹوسیل کرلیا۔ لیکن اس سال کاٹن کی فصل خراب ہوگئی جس کی وجہ سے "ایکسپورٹ" وہ کاٹن سپلائی نہیں کرسکا۔ اس کا شرعی تھم کیا ہے؟

جواب: چونکہ حقیقی سل نہیں ہوئی تھی۔ بلکہ ایگریمٹ ٹوسیل ہوئی تھی۔ اور اب وقت آنے پر ایک آفت ساوی کی وجہ سے وہ اس وعدہ کو پورا نہیں کرسکتا ہے۔ اب وہ "امپورٹر" کو اطلاع کردے کہ اس مجوری کی وجہ سے وہ وعدہ کو پورا نہیں کرسکتا، لہذا یہ وعدہ رجع ختم کردیا جائے۔ اور اس صورت میں شرعاً ایکسپورٹر گناہ گار بھی نہیں ہوگا۔

### اگرایکسپورٹراپناوعدہ سے پورانہ کرے تو

سوال (۱۹۴): اگر "ایکیپورٹر" نے ۱۵ ہزار کائن کی بیل سپلائی کرنے کا دعدہ کرلیا،
اور قیت بھی طے ہوگئ، پھراس نے کائن سپلائی کرنا شروع کی۔ حتی کہ دس ہزار
بیلیں سپلائی کردیں۔ اس کے بعد کائن کی قیمت میں بہت زیادہ اضافہ ہوگیا، اب
ایکسپورٹر نے سوچا کہ اگر میں نے پرانے ریٹ پر مال سپلائی کردیا تو قیمت بڑھنے کی
وجہ سے جو منافع لمنا چاہئے وہ نہیں طے گا۔ چنانچہ اس نے پانچ ہزار بیلیں روک

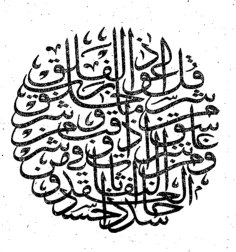
لیں۔ اور امپورٹر کو سپائی نہیں کیں۔ اور ای زمانے میں حکومت نے "کاٹن ایکسپورٹ" پر پابندی لگادی۔ چنانچہ ایکسپورٹر نے اس پابندی کا عذر کرکے امپورٹر سے اس پابندی کا عذر کرکے امپورٹر سے یہ کہدیا کہ میں اس بابندی کی وجہ سے مزید بائج ہزار بیلیں نہیں بھیج سکتا، پھر اس نے یہ پائج ہزار بیلیں عام بازار میں فروخت کرکے بہت بڑا نفع حاصل کرلیا، اگر وہ ایکسپورٹ کرتا تو اتنا منافع اس کو نہ ملک۔ اب سوال یہ ہے کہ "ایکسپورٹ"کا یہ عمل شرعاً درست ہے؟

جواب: اگر ایکسپورٹر پابندی لگنے سے پہلے وہ کاٹن سلائی کرسکیا تھا، لیکن قیمت بڑھنے کی وجہ سے اس نے وہ مال اپنے پاس جان بوجھ کر روک لیا، سلائی نہیں کیا تو اس صورت میں معاہرے کی خلاف ورزی کی، اور اس وجہ سے وہ گناہ گار ہوگا۔

#### اگربینک مشارکه کرنے پر تیارند ہوتو

سوال (۱۵): آپ نے فرمایا کہ "فراکو منٹس کی ڈسکاؤنٹنگ" شرعاً کسی بھی صورت میں جائز نہیں۔ لہذا ایکسپورٹ کرنے کے لئے بینک یا مالیاتی ادارے سے مشارکہ کیا جائے۔ لیکن مسلہ یہ ہے کہ کوئی بھی بینک یا مالیاتی ادارہ مشارکہ ادر مفاربہ کرنے کے لئے تیار نہیں ہوتا۔ کیونکہ بینک ہم پراعتاد نہیں کرتا، اور اعتاد نہ کرنے کی وجہ سے وہ یہ معاملات کرنے کے لئے تیار نہیں ہوتا۔

جواب: چونکه "ایکسپورٹ" کا ٹرانزکشن (معاملہ) صاف ہوتا ہے۔ اس میں سامان متعین، قیمت متعین، منافع بھی تقریباً متعین ہوتا ہے۔ البذا مشارکہ کرنے میں کوئی رکاوٹ نہیں ہے۔ سوائے اس کے کہ نیت فراب ہے۔ اس کا طریقہ یہ ہے کہ اگر ایکسپورٹر کی طرف سے بینکوں پر کوئی دباؤ اور پریشر ہو کہ ہم بینکوں سے مشارکی کے علاوہ کسی اور طریقے سے معاملہ نہیں کریں گے تو بینک اور مالیاتی ادارے خود بخود اس کام کے لئے تیار ہوجائیں گے۔ وانتہ اعلم بالصواب



غير عربي زبان مين خطبه جمعه شخ الاسلام حضرت مولا نامفتي محمر تفي عثماني صاحب مظلهم ضطور تنب محمر عبدالله يمن سيمن اسلامك پيلشرز

(٣)غيرعر بي زبان ميں خطبۂ جمعه

يه مقاله ابتداء مضرت مولانا محمد تقى عثاني صاحب مظلهم

نے بعض حضرات کی شدید خواہش پر انگریزی زبان میں تحریر فر مایا۔ اور پھر ضرورت کے پیش نظر اس کواردو

یں سر سر سر مایا۔ اور پر سر ورت سے بیر میں بھی منتقل فرما دیا۔



# غیر عربی زبان میں خطبۂ جمعہ کا حکم اورائمہ اربعہ کے نداہب کی شخفیق

لِسُمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الرَّطُهُمُ

#### سحال

امریکہ میں بہت سے مقامات پر جمعہ سے پہلے خطبہ اگریزی زبان میں دیا جاتا ہے۔ عام طور سے علاء دیوبند عربی کے سواکسی اور زبان میں خطبہ جمعہ کو جائز نہیں سجھتے، مگریہاں متعدد عرب حضرات نے اس کے جواز کا فتوی دیا ہوا ہے۔ اور جب ان سے بات کی جاتی ہے تو بعض مرتبہ ان کی طرف سے بیہ کہا جاتا ہے کہ اگر حفی ذہب میں خطبہ جمعہ غیر عربی میں دینا جائز نہیں تو بعض دو سرے نداجب میں جائز نہیں تو بعض دو سرے نداجب میں جائز ہے۔ لہذا آپ سے پہلا سوال تو بیہ ہے کہ کیا ائمہ اربعہ میں سے کوئی اس بات کاقائل ہے کہ عربی کے سواکسی مقامی زبان میں خطبہ دینا جائز ہے؟

دو سرا سوال میہ ہے کہ امریکہ میں بعض مقامات ایسے ہیں جہال کوئی ایسی مسجد نہیں ملی مسجد کہتے ہیں جہال کوئی ایسی مسجد نہیں ملتی جہال عربی میں خطبہ ہوتا ہو، البذا جمعہ پڑھنا ہے جہال خطبہ انگریزی میں دیا جاتا ہے۔ سوال میہ ہے کہ ایسی مسجد میں جمعہ پڑھنا

جائز ہے یا نہیں؟ اور انگریزی خطبے کے بعد جعه درست ہوجاتا ہے یا نہیں؟

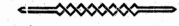
یہ سوال اس وجہ سے بھی پیدا ہوا کہ ہمارے جن بزرگوں نے اس موضوع پر رسالے یا فاوی لکھے ہیں انہوں نے یمی کہاہے کہ جس طرح امام ابو حنیفہ "نے غیر عربی زبان میں قراءت کے جوازے رجوع فرمالیا تھا، اسی طرح غیرعربی خطبے کے جواز سے بھی رجوع کرلیا تھا۔ (ملاحظہ ہو امداد الاحکام: صغد۱۱۲ عبادا۔ جواهر الفقد: صغد۳۵۲

جلدا- اور احسن الفتاوي صفحه ۱۵۲ و ۱۵۳)

اس سے یہ خیال ہوتا ہے کہ اہم ابو صنیفہ کے آخری قول کے مطابق (جو جمہور

ا سے یہ حیاں ہونا ہے کہ اہام ابو علیقہ کے اسری موں سے مطابی (بو بہور کے قول کے موافق ہے) غیر عربی زبان میں قراءت کرنے سے نماز ہی نہیں ہوتی، تو کیا اس طرح غیر عربی زبان میں خطبہ دینے سے خطبہ بھی معتبر نہیں ہوگا؟ اور جب

خطبہ درست نہ ہوا تو جمعہ کی نماز بھی درست نہ ہونی چاہئے، کیو کہ جمعہ بغیر خطبے کے جائز نہیں۔ اس میںکلے کی مکمل تحقیق مطلوب ہے۔



## لِسُمِ النَّاحِ الرَّكُ إِنَّ الرَّحْ فِمْ

# الجواب

الحمدلله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعدا

یہ کہنا غلط ہے کہ حفیہ کے علاوہ دو سرے اتمہ غیر عربی میں خطیہ کے جواز کے قائل ہیں، بلکہ واقعہ بیہ ہے کہ امام ابو صنیفہ "کے علاوہ دو سرے اتمہ کا فم هب اس معاطے میں اور زیادہ سخت ہے، جہال تک مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا تعلق ہے دہ سب اس بات پر متفق ہیں کہ عربی زبان کے علاوہ کی اور زبان میں جعہ کا خطبہ جائز نہیں، اور اگر عربی زبان میں خطبہ ریا گیاتو وہ صحیح نہیں ہوگا، نہ جعہ صحیح ہوگا، بلکہ مالکیہ کا کہنا تو یہ ہے کہ اگر مجمع میں کوئی بھی شخص عربی خطبہ رپر ہفتی ہوگا، نہ ہو تو جعہ ساقط ہوجائے گا، اس کی بجائے ظہر رپر ہفتی ہوگا، لیکن شافعیہ اور حنابلہ کے ہاں یہ گنجائش ہے کہ اگر مجمع میں کوئی بھی شخص عربی خطبہ دینے وادر نہ ہو، اور نہ اتنا وقت ہو کہ کوئی عربی خطبہ سیکھ سکے، تو عربی مطبہ دینے پر قادر نہ ہو، اور نہ اتنا وقت ہو کہ کوئی عربی خطبہ سیکھ سکے، تو ایک صورت میں دو سری زبان کا خطبہ جائز اور معتبر ہوگا، اور اس کے بعد جمعہ کی نماز ایک صورت میں دو سری زبان کا خطبہ جائز اور معتبر ہوگا، اور اس کے بعد جمعہ کی نماز میں درست ہوجائے گا۔

لئے کافی ہیں۔

#### مالكي ندبب:

#### علامه وسوقى رحمة الله عليه تحرير فرمات بين:

﴿ (قوله وكونها عربية) اى ولو كان الجماعة عجما لا يعرفون العربية، فلو كان ليس فيهم من يحسن الاتيان بالخطبة عربية لم يلزمهم جمعة ﴾ (ماثية الدوق على الشرح الكير: ١٨/١)

"اور خطبه کاعربی زبان میں ہونا بھی شرط ہے، خواہ مجتمع ایسے مجمی لوگوں کا ہو جو عربی نہیں جانتے، چنانچہ اگر ان میں کوئی بھی شخص ایسا نہ ہو جو عربی زبان میں خطبہ دے سکے، تو ان پر جمعہ ہی واجب نہ ہوگا"۔

#### علامه عليش مالكي تحرير فرمات بين:

وبخطبتين قبل الصلاة وكونهما عربيتين والجهربهما ولوكان الجماعة عجما لا يعرفون اللغة العربية اوصما فان لم يوجد فيهم من يحسنهما عربيتين فلا تجب الجمعة عنيهم ولوكانواكلهم بكما فلاتجب عليهم الجمعة ، فالقدرة على الخطبتين من شروط وجوب الجمعة ﴾

(شرح منح الجلل على مخفر العلامة خليل: ۲۲۰/۱)

"اور نماز سے پہلے دو خطب بھی جمعہ کی صحت کے لئے شرط ہیں،
اور دونوں کا عربی زبان میں ہونا، اور ان کا بلند آواز سے ادا کرنا
بھی واجب ہے، خواہ مجمع عجیوں پر مشمل ہو جو عربی نہ جانتے
ہوں، یا بہرے افراد پر مشمل ہو، چنانچہ اگر مجمع میں کوئی شخص

اليانه موجو دونوں خطبے على مين دے سكے تو ايے لوگوں يرجعه واجب ہی نہیں، ای طرح اگر سب کے سب گو نگے موں تب بھی جھہ واجب نہیں، لہذا دو خطبوں پر قدرت ہونا، جمعہ

واجب ہونے کی شرائط میں سے ہے"۔

ہی تفصیل تقریباً تمام مالکی کتابوں میں موجود ہے۔ (ملاحظہ ہو: جواھر الاکلیل للحطاب:١/٩٥- والخرشي على مختصر خليل:٢٨/٢- وشرح الزرقاني على مختصر خليل:٥٦/٢-والفواكة الدواني على رسالة ابن الي زيد القيرواني:٢٦٤/١)

ان تمام عبارتوں سے معلوم ہوا کہ مالکیہ کے نزدیک خطبہ کا ہر حال میں عربی میں ہونا ضروری ہے، یہال تک کہ اگر عربی پر قدرت نہ ہو، تب بھی غیر عربی میں خطبہ وینا جائز نہیں، بلکہ جمعہ کی بجائے ظہر کی نماز بر هی جائے گی۔

#### شافعی مسلک:

علامه رملي شافعي رحمة للد عليه لكية بير:

﴿ (ويشترط كونها) أي الخطبة (عربية) لاتباع السلف والخلف، ولانها ذكر مفروض فاشترط فيه ذلك كمكبيرة الاحرام

(نهاية المخاج الى شرح النصاح:٣٠٣/٢)

"اور خطبه كاعربي زبان ميس مونا شرط هي، سلف و غلف كى اتباع كى وجد ب، اور اس لئے كه يه فرض ذكر ب، الذا اس ميں مرزیت شرط ہے، جیسے نماز کی تحبیر تحریمہ کے لئے برنی زبان میں ہونا ضروری ہے"۔

اور علامه شرواني رحمة الله عليه تحرير قرمات بين:

﴿ (ويشترط كونها) أي الأركان دون ما عداها

(عربية) للاتباع- نعم، ان لم يكن فيهم من يحسنها ولم يكن تعلمها قبل ضيق الوقت خطب منهم واحد بلسانهم، وان امكن تعلمها وجب على كل منهم، فان مضت مدة امكان تعلم واحد منهم، ولا يتعلموا عصوا كلهم، ولا جمعة لهم بل يصلون الظهر ﴾

(حواثي الشرواني على تحفة المحاج بشرح المنصاح: ٣٥/٢)

"اور خطبہ کے ارکان کا عربی زبان میں ہونا شرط ہے تاکہ سلف کی اتباع ہو، ہاں اگر مجمع میں کوئی شخص عربی میں ٹھیک ٹھیک خطبہ نہ دے سکتا ہو، اور وقت کے نگ ہونے سے پہلے عربی خطبہ سیکھنا بھی ممکن نہ ہو تو مجمع کا کوئی شخص اپی زبان میں خطبہ دے سکتا ہے، اور اگر سیکھنا ممکن ہو تو سب پر سیکھنا واجب ہے، اور اگر سیکھنا ممکن ہو تو سب پر سیکھنا واجب ہے، یہاں تک کہ اگر اتنی مت گذر گئ جن میں کوئی ایک آدی خطبہ سیکھ سکتا اور کی نے نہ سیکھا تو سب گہگار ایک آدی خطبہ سیکھ سکتا اور کی نے نہ سیکھا تو سب گہگار ایک آدی اور ان کاجعہ صبح نہیں ہوگا، بلکہ وہ ظہر پڑھیں گ"۔

يمى تفصيل شافعيه كى دو سرى كتابول مين بهى موجود ب- (ملاحظه مو: زادالمحاج بشرح المنطلة المعند: ١٩٨/٣، ١٩- والغالية القصدى في درامة الفتوى: ١٩٨/٣، ١٩- والغالية القصدى في درامة الفتوى: ١٩٠/٣)

صبلی مسلک:

علامه بهوتى رحمة الله عليه تحرير فرمات بين:

﴿ (ولا تصح الخطبة بغير العربيّة مع القدرة) عليها بالعربية (كقراة) فانها لا تجزى بغير العربية وتقدم (وتصح) الخطبة بغير العربية (مع العجز) عنها بالعربية، لان المقصود بها الرعظ والتذكير، وحمد الله والصلاة على رسوله صلى الله عليه وسلم، بخلاف لفظ القران فانه دليل النبوة وعلامة الرسالة ولا يحصل بالعجمية (غيرالقراة) فلا تجزى بغير العربية لما تقدم (فان عجز عنها) اى عن القراة (وجب بدلها ذكر) قياسا على الصلاة ﴾

(كشف القناع عن متن الاقناع: ٣٤٠٣١/٢)

"اور عربی زبان پر قدرت کے باوجود کمی اور زبان میں خطبہ دینا صحیح نہیں، حساکہ نماز میں قراءت کی اور زبان میں درست نہیں، البتہ اگر عربی زبان پر قدرت نہ ہو تو غیر عربی زبان میں خطبہ صحیح ہوجاتا ہے، کیونکہ اس کا مقصد وعظ و تذکیر، اللہ تعالی کی حمد اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود بھیجنا ہے، بخلاف قرآن کریم کے لفظ کے، کیونکہ وہ نبوت کی دلیل اور رسالت کی علامت ہے، کہ وہ عجمی زبان میں حاصل نہیں ہوتی، لہذا قراءت کمی بھی حالت میں عربی کے علاوہ کمی اور زبان میں جائز نہیں، چنانچہ اگر کوئی شخص عربی زبان میں نماز پر قادر میں جائز نہیں، چنانچہ اگر کوئی شخص عربی زبان میں نماز پر قادر نبان نہیں جو تو قراءت کے بدلے ذکر واجب ہوگا"۔

تقريباً يبي مسئله علامه ابن المفلح كى كتاب الفروع:١/١١١١، ١١١١ مين بهي موجود

ان عبارتوں سے معلوم ہوا کہ ائمہ ثلاثہ کے ندہب میں عربی خطبہ پر قدرت ہوتے ہوئے کسی دو سری زبان میں خطبہ دینا نہ صرف میہ کہ جائز نہیں، بلکہ الیا خطبہ معتبر بھی نہیں، اور اس کے بعد پڑھا ہوا جعہ صحیح نہیں ہوگا، تاہم شافعیہ اور حنابلہ یہ کہتے ہیں کہ اگر مجمع میں کوئی بھی شخص عربی زبان میں خطبہ دینے پر قادر نہ ہو، اور سیکھنے کا بھی وقت نہ ہو تو کسی اور زبان میں دیا ہوا خطبہ جمعہ کی شرط پوری کردے گا، اور اس کے بعد جمعہ پڑھنا جائز ہوگا، یکی قول امام ابو یوسف اور امام محمد رحمہما اللہ کا بھی ہے، جیسا کہ اس کی تفصیل انشاء اللہ آگے آئے گی۔

## امام ابو حنیفه رحمة الله علیه کے زبب کی شخفیق:

جہاں تک امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا تعلق ہے، ان کے موقف کو سمجھنے کے لئے کچھ تفصیل درکار ہے۔

عام طورت یہ سمجھا جاتا ہے کہ امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ جس طرح شروع میں نماز کی قراءت غیر عربی زبان میں جائز سمجھتے تھے، اس طرح جعد کا خطبہ بھی غیر عربی میں جائز سمجھتے تھے، اس طرح جعد کا خطبہ بھی غیر عربی میں جائز سمجھتے تھے، بعد میں جس طرح انہوں نے فارسی میں قراءت کے جواز سے رجوع کرلیا، اس طرح خطبہ کے غیر عربی میں ہونے سے بھی رجوع فرمالیا۔ لیکن واقعہ یہ یہاں دو مسئلے الگ الگ ہیں، اور دونوں میں امام ابو حنیفہ رجمۃ الشرعلیکا موقف محتلف ہے۔

ایک مئلہ ہے کہ نماز میں قرآن کریم کی قراءت غیرع بی زبان میں معترب یا نہیں؟ اس مئلہ میں امام صاحب کا قول پہلے یہ تھا کہ اگر کوئی شخص عربی پر قدرت ہونے کے باوجود کی اور زبان میں قراءت کرے، تو الیا کرنا مکروہ ہے، لیکن نماز کا فرض ادا ہوجائے گا، جب کہ امام ابو یوسف اور امام محمد اور جہور فقہاء یہ کہتے تھے کہ ایس صورت میں نماز ہی نہیں ہوتی، بعد میں امام ابو صفیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے صاحبین اور جہور فقہاء کے قول کی طرف رجوع فرالیا، اب ان کا قول کی ہے کہ اس مسلم میں ان کے اور صاحبین اور جہور فقہاء کے درمیان اب کوئی اختلاف باتی اس مسلم میں ان کے اور صاحبین اور جہور فقہاء کے درمیان اب کوئی اختلاف باتی اس مسلم میں ان کے اور صاحبین اور جہور فقہاء کے درمیان اب کوئی اختلاف باتی نہیں رہا، اور اب اس پر اجماع ہے کہ نماز میں قراء سے صرف عربی ذبان میں ہی ہو کئی ہو کئ

114

دوسرا مسئلہ بیہ ہے کہ نمازی قراءت کے علاوہ دوسرے اذکار مثلاً: تکبیر تحریمہ یا رکوع اور سجدہ کی تبیعات، تشہد اور خطبہ جمعہ غیرع بی میں ہوسکتا ہے یا نہیں؟

اس مسئلہ میں بھی امام ابو صنیفہ اور صاحبین رحمہم اللہ کے درمیان اختلاف تھا، صاحبین کا قول بیہ تھا کہ جب تک عربی زبان پر قدرت ہو، ان تمام اذکار کا عربی میں ہونا شرط ہے، لہذا اگر کوئی شخص عربی پر قدرت ہوتے ہوئے یہ اذکار کی اور زبان میں اداکرے قوہ معتبر نہیں ہوں گے، اور امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا قول بیہ ہے کہ عربی زبان پر قدرت ہوتے ہوئے ان اذکار کو کسی اور زبان میں اداکرنا اگرچہ کمرہ ہو، لیکن غیر عربی میں بھی بیہ اذکار معتبر ہیں، بعض حصرات مشلاً علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ کی ایک عبارت سے بطا ہر بیہ معلوم ہوتا ہے کہ امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کی ایک عبارت سے بطا ہر بیہ معلوم ہوتا ہے کہ امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس دو سرے مسئلہ میں بھی صاحبین رحمہما اللہ کے قول کی طرف رجوع فرالیا تھا، چنانچہ علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ کیصے ہیں:

واما الشروع بالفارسية او القراءة بها فهو جائز عندابى حنيفة رحمه الله مطلقا وقالا: لا يجوز الا عند العجز، وبه قالت الثلاثة وعليه الفتوى وصح رجوع ابى حنيفة الى قولهما الفتوى وصح (جوع ابى حنيفة الى قولهما المناز الترا العيني على التر العيني على التر (۳۲/۱))

"جہال تک فارس زبان میں نماز شروع کرنے (یعنی فارس میں تکبیر تحریمہ کہنے) یا فارس میں قراءت کرنے کا تعلق ہے، تو وہ امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک مطلقاً جائز ہے، اور صاحبین کہ سوائے بجزکی حالت کے جائز نہیں، بی قول ائمہ خلافہ کا ہے، اور اس پر فتوی ہے، اور امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ سے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کرنا ثابت

ے"\_

اس عبارت میں علامہ عینی رحمہ اللہ نے دونوں مسلوں لیعنی فاری میں تعبیر تحریمہ کہنے اور فاری میں قراءت کرنے کو ایک ساتھ ذکر کرکے یہ فرمایا ہے کہ امام صاحب نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کرلیا تھا، جس کا ظاہری مطلب یہی ہے کہ دونوں مسلوں میں رجوع کرلیا تھا، امداد الاحکام، جواہر الفقہ اور احسن الفتاوی میں جعہ کے خطبہ کے سلمہ میں جو یہ کہا گیا ہے کہ اس بارے میں بھی امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علی محاجین کے قول کی طرف رجوع کرلیا تھا وہ شاید علامہ عینی رحمۃ اللہ علی کے اس قول پر مبنی رحمۃ اللہ علی کے اس قول پر مبنی ہے۔

لیکن واقعہ بیے ہے کہ اول تو علامہ عینی رحمۃ الله علیه کی بد عبارت اس مفہوم پر صریح نہیں ہے، بلکہ اس میں یہ اخمال موجود ہے کہ رجوع کا تعلق صرف قراءت ك مسلے سے مو، اور اگر بالفرض ان كا مقصد يكى ہے كد امام صاحب ي دونوں ملوں میں اپ سابق قول سے رجوع کرایا تو علامہ عینی سے اس معاملہ میں تسامح ہوا ہے، واقعہ بیہ ہے کہ امام ابو حنیفہ نے صرف پہلے مسئلے بعنی "قراءت بالفارسية" میں صاحبین کے قول کی طرف رجوع کیا، لیکن دو سرے مسلے لینی غیر علی میں تھبیر تحریمہ یا دو سرے اذکار اوا کرنے یا خطبہ جمعہ غیر عربی زبان میں وینے کے بارے میں ایے قول سے رجوع نہیں فرمایا، بلکہ بعض علاء نے بد دعوی کیا ہے کہ اس مسللہ میں صاحبین نے امام صاحب کے قول کی طرف رجوع کیا، جس کا عاصل یہ ہے کہ تكبير تحريمه كسى اور زبان مين اداك جائے، يا تشهد كسى اور زبان مين يرها جائے، يا خطبہ جمعہ کسی اور زبان میں دیا جائے، تو امام ابو حنیفہ کے نردیک وہ اب بھی معتبر ہ، چنانچہ علامہ مینی کے سوا دو سرے بیشتر فقہاء حنفیہ نے اس بات کی صراحت کی ہے، اور علامہ عینی کی تردید کی ہے۔ علامہ علاء الدین حصکفی رحمۃ اللہ علیہ "در عتار" میں تحریر فرماتے ہیں:

ورجعل العينى الشروع كالقراء ة لاسلف له فيه ولا سند له يقويه، بل جعله في التاترخانية

كالتلبية يجوز اتفاقا، فظاهره كالمتن رجوعهما اليه لا هو اليهما فاحفظه، فقد اشتبه على كثير من القاصرين حتى الشرنبلالي في كل كتبه فتنبه (الدالخار: ١٨٥٠٣٥/١-٣٥٨٠٣٥٤)

"اور علامہ عنی رحمۃ اللہ علیہ نے جو نماز شروع کرنے (فاری میں تکبیر تحریمہ کہنے) کو (فاری میں) قراءة کی طرح قرار دیا ہے، اس میں ان سے پہلے ان کا کوئی ہم نوا نہیں اور نہ ان کی کوئی سند ہے، جو اس بات کو قوی قرار دے، بلکہ فاوی تا تار فائیہ میں تکبیر تحریمہ کو تلبیہ کی طرح قرار دیا ہے، جو دو سری زبانوں میں تکبیر تحریمہ کو تلبیہ کی طرح قرار دیا ہے، جو دو سری زبانوں مین بالانفاق جائز ہے، لہذا اس کا ظاہری مقتضیٰ تنویر الابصار کے مین بالانفاق جائز ہے، لہذا اس کا ظاہری مقتضیٰ تنویر الابصار کے مین کی طرح یہ ہے کہ اس مسئلہ میں صاحبین نے امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے قول کی طرف رجوع کیا، نہ کہ امام ابو صنیفہ نے صاحبین کے قول کی طرف، بیہ بات یاد رکھئی چاہئے کیونکہ اس مسئلہ میں بہت ہے کم علم لوگوں کو اشتباہ ہوگیا ہے، یہاں تک کہ علامہ شرنبلالی کو بھی ان کی تمام کابوں میں بیری اشتباہ بیش آبا"۔

اور علامه شای رحمة الله عليه اس پر تحرير فرماتے بين:

﴿ (قوله لا سلف له فيه) اى لم يقل به احد قبله، وانما المنقول انه رجع الى قولهما فى اشتراط القراءة بالعربية الا عند العجز، واما مسئلة الشروع فالمذكور فى عامة الكتب حكاية النحلاف فيها بلاذكر رجوع اصلا وعبارة المتن كالكنز وغيره كالصريحة فى ذلك حيث

اعتبر المجز فيه الفراءة فقط (قوله ولا سندنه يقويه) اى ليس له دليل يقوى مدعاه، لان الامام رجع لى قولهما فى اشتراط القراءة بالعربية، لان المامور به قراءة القرآن، وهو اسم للمنزل باللفظ العربى المنظوم بهذا النظم الخاص، المكتوب فى المصاحف، المنقول الينا نقلا متواترا، والاعجمى انما يسمى قرانا مجازا، ولذا يصح نفى اسم القران عنه، فلقوة دليل قولهما رجع اليه، اما الشروع بالفارسية فالدليل فيه للامام اقوى وهو كون المطلوب فى فالدروع الذكر والتعظيم، وذلك حاصل باى لفظ كان واى لسان كان، نعم لفظ الله اكبر واجب للمواظبة عليه لافرض

(الدرالخار:۱/۳۵۸،۳۵۷)

"در فقار میں جو کہا گیا ہے کہ اس معالمہ میں علامہ عنی رحمة اللہ علیہ کا کوئی ہم نوا نہیں اس کا مطالب ہے ہے کہ ان سے پہلے کسی نے یہ بات، نہیں کہی، بلکہ منقول ہے ہے کہ امام ابو صنیفہ یہ نے صاحبین کے قول کی طرف اس مسلم میں رجوع کیا ہے کہ حالت مجر کے سوا عام حالات میں عربی زبان میں قراءت شرط ہے، لیکن جہال تک غیر عربی زبان میں نماز شروع کرنے شرط ہے، لیکن جہال تک غیر عربی زبان میں نماز شروع کرنے کے مسلے کا تعلق ہے، تو اس مسلم میں تقریباً اکثر کابوں میں امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ اور صاحبین رحمہم اللہ کا اختلاف ذکر کیا گیا ہے، اور امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا کوئی ذکر نہیں، امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا کوئی ذکر نہیں، چنانچہ تنویر الابصار کامتن اور کنز الد قائل وغیرہ کی عبارتیں اس جنانچہ تنویر الابصار کامتن اور کنز الد قائل وغیرہ کی عبارتیں اس بارے میں تقریباً صریح ہیں کہ انہوں نے حالت مجز کی قید

صرف قراءة مين لكائي ہے۔ اور صاحب ور مخارف علامه عيني رحمة الله عليه ك قول كے بارے ميں جوبي كها كه اس كى كوكى سند نہیں جو اے قوی قرار دے، تو اس کا مطلب سے ہے کہ کوئی ایس ولیل جیس ہے جو ان کے معاکو قوی قرار دے۔ كيونكه قراءت ك مسئلے مين الم الوطيفه رحمة الله عليه ف صاحبین کے قول کی طرف اس لئے رجوع فرمایا کہ فرض، قراءت قرآن ہے، اور قرآن اس كلام كانام ہے جو عرفي الفاظ میں اس خاص نظم کے ساتھ نازل ہوا، اور جو مصاحف میں لکھا ہوا ہے، اور توار کے ساتھ ہم تک پہنیا ہے، اور کی عجی ترجمه کو قرآن مجازاً ہی کہا جاسکا ہے، چنانچہ اس سے قرآن کے لفظ کی نفی درست ہے، البذا چونکہ صاحبین کی دلیل قوی تھی، اس کھئے امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ علیہ نے اس کی طرف رجوع كرليا تقا، ليكن جبال تك فارى زبان مين نماز شروع كرف كا تعلق ب، تو اس مين الم الوصيف رحمة الله عليه كى ولیل زیادہ قوی ہے اور وہ سے کہ نماز شروع کرنے میں مطلوب الله تعالى كا ذكر اور اس كى تعظيم ب جوسمى بهى لفظ سے اور سمى بھى زبان ميں حاصل موسكتى ہے، بال الله اكبر كالفظ اس لتے واجب ہے کہ اس پر آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ و تابعین نے مداومت فرمائی، لیکن وہ فرض نہیں ''۔

علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ نے تقریباً ہی بات البحرالرائق کے حاشیہ پر بھی تفصیل کے ساتھ تحریر فرمائی ہے۔ (منحة الخالق علی البحرالرائق: ۲۰۷/۱)

علامہ ابو السعود حفی رحمہ اللہ علیہ نے بھی ملا مسکین کی شرح میں اس کو صحیح

علامہ ابو استود می رحمۃ الله علیہ سے من ملا سین می حرب ال و می قرار دیا ہے کہ نماز شروع کرنے اور دو سرے اذکار کے بارے میں امام ابو حلیفہ رحمۃ الله عليه نے صاحبين كے قول كى طرف رجوع نہيں فرايا، بلكه اس مسئله ميں المام الوحنيفة ،ى كا قول معتد ہے، چنانچه وہ فرماتے ہيں:

﴿ وقول العينى الفتوى على قول الصاحبين انه لا يصح الشروع بالفارسية اذا كان يحسن العربية، فيه نظر، بل المعتمد فيه قول الامام، ان الشروع كنظائره مما اتفقوا عليه، ولهذا نقل في الدرعن التاتارخانية ان الشروع بالفارسية كالتلبية يجوزاتفاقا

(فتح المعين على شرح الكنزلملامسكين:١٨٢/١)

"اور علامہ عینی رحمۃ انتہ کا یہ فرمانا محل نظر ہے کہ اس مسلط میں صاحبین کے قول پر فتوی ہے کہ جب کوئی شخص عربی میں تکبیر تحریمہ صحیح نہیں ہوتی، الکہ در حقیقت اس مسلط میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا قول معتبر ہے، اور تحبیر تحریمہ اور اس کے نظار میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور صاحبین رحمہما اللہ کا اتفاق ہے، اس لئے در مختار میں ناتار خانبہ سے نقل کیا ہے کہ فاری میں تحبیر تحریمہ کہنا تلبیہ کی طرح ہے، جو دو سری زبانوں میں بالاتفاق اوا ہوسکتا ہے۔

نيز مولانا عبدالحي لكصنوى رحمة الله عليه تحرير فرمات مين:

وذكر العينى فى شرح الكنز ثم الطرابلسى ثم الشرنبلالى رجوعه فى مسئلة التكبير ايضا الى قولهما، وهو خلاف ما عليه عامة الكتب من بقاء الخلاف فى مسئلة التكبير والتلبية والتسمية وغيرها وهذا المبحث طويل الذيل، كم زلت فيه الاقدام وتحيرت فيه الافهام الله المامة الاقدام وتحيرت فيه الاقدام (١٥٥٠/٥٢)

"علامہ عینی رحمۃ اللہ نے شرح الکنز میں پھر علامہ طرابلی نے پھر شرنبلال نے یہ ذکر کیا ہے کہ امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے تکبیر کے مسکلے میں بھی صاحبین کے قول کی طرف رجوع کرلیا تھا، حالا نکہ یہ بات عام کابوں کے خلاف ہے، جن کی رو سے تکبیر، تلبیہ، اور تسمیہ وغیرہ میں امام صاحب اور صاحبین کا اختلاف برقرار ہے، اور اس بحث بڑی طویل الذیل ہے، اور اس میں نہ جانے کتے قدم ڈگھائے ہیں، اور کتے ذبن جران ہوئے ہیں، اور کتے ذبن جران ہوئے ہیں، اور کتے ذبن جران ہوئے ہیں،

حفرت مولانا عبدالحق صاحب لكھنؤى رحمة الله عليه نے اس موضوع پر ايك مستقل رساله لكھا ہے، جس ميں امام ابو حنيفه رحمة الله عليه كے ولائل تفصيل كے ساتھ ذكر كئے ہيں، اس رساله كا نام "آكام النفائس فى اداء الاذكار بلسان الفارس"

اس رسالے میں وہ تحریر فرماتے ہیں:

والحق انه لم يرو رجوعه في مسئلة الشروع بل هي على الخلاف، فان اجلة الفقهاء منهم صاحب الهداية وشراحها العينى والسغناقي والبابرتي والمحبوبي وغيرهم وصاحب المبزازية والمحيط المجمع وشراحه وصاحب البزازية والمحيط والذخيرة وغيرهم ذكروا رجوعه في مسئلة الشروع القراءة فقط، واكتفوا في مسئلة الشروع بحكاية الخلاف (ريك آكام النائن: 22- مطوعه ورمجوعة الرمائل الخس، مطع يومقي عالم النائن: 27- مطوعه ورمجوعة الرمائل الخس، مطع يومقي عالم النائن: 27- مطوعه ورمجوعة الرمائل الخس، مطع يومقي عالم النائن الخس، مطع يومقي عالم النائن الخس، مطع يومقي علي المنائن الخس، مطع يومقي علي النائن الخس، مطع يومقي علي النائن الخس، مطع يومقي المنائن الخس، مطع يومقي المنائن الخس، مطع يومقي المنائن الخس، مطع يومقي المنائن الخس، مطع يومق المنائن المنائ

"صحیح بات یہ ہے کہ تکبیر تحریمہ کے مسلہ میں امام ابوطنیفہ رحمۃ اللہ علیہ ہے رجوع مروی نہیں، بلکہ اس میں امام ابوطنیفہ طنیفہ اور صاحبین رحمہم اللہ کا اختلاف اب بھی موجود ہے، اس کئے کہ جلیل القدر فقہاء مثلاً: صاحب حدایہ اور اس کے شراح میں سے علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ اور علامہ سغناتی اور علامہ بابرتی اور علامہ محبوبی وغیرہ، اور صاحب مجمع اور اس کے مراح اور صاحب برازیہ و محیط و ذخیرہ سب نے امام ابوطنیفہ شراح اور صاحب برازیہ و محیط و ذخیرہ سب نے امام ابوطنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا ذکر صرف قراءت کے مسلے میں کیا رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا ذکر صرف قراءت کے مسلے میں کیا سے، اور نماز شروع کرنے کے مسلے میں انہوں نے اختلاف نقل کرنے پر اکتفاکیا"۔

علامہ تکھنوکی رحمۃ اللہ علیہ نے بیہ بھی بجاطور پر فرمایا ہے کہ خود علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت اس بات پر صرائح نہیں ہے کہ امام صاحب نے دونوں مسلوں میں صاحبین کے قول کی طرف رجوع کیا، بلکہ اس میں بیہ احتمال بھی موجود ہے کہ رجوع کا تعلق صرف قراءت ہے ہو لہذا ان کے بارے میں حتی طور سے بہ کہنا درست نہیں کہ انہوں نے دونوں مسلوں میں رجوع نقل کرکے غلطی کی ہے۔ نیز انہول نے علامہ ابن عابدین رحمۃ اللہ اللہ کی اس بات کی بھی تائید کی ہے کہ تاتار خانیہ کی ایک، عبارت سے جن لوگوں نے بید دعویٰ کیا ہے کہ تجبیر تحریہہ اور دوسرے اذکار والے مسلے میں صاحبین نے امام صاحب کے قول کی طرف رجوع کیا، بیات بھی صبح نہیں، کیونکہ تاتار خانیہ میں فاری زبان میں تحبیر کہنے کو متفق علیہ طور پر جو معتبر قرار دیا گیا ہے اس سے مراد تحبیر تحریہ نہیں بلکہ تحبیر ذبی ہے، البندا حقیقت یہ ہے کہ تحبیر تحریہ اور دوسرے اذکار صلاقہ اور خطبہ کے بارے میں البندا حقیقت یہ ہے کہ تحبیر تحریہ اور دوسرے اذکار صلاقہ اور خطبہ کے بارے میں اللہ علیہ نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کیا، اور نہ صاحبین نے امام ابو حقیقہ رحمۃ اللہ علیہ اور صاحبین کا اختلاف برقرار ہے، نہ امام ابو حقیقہ رحمۃ اللہ علیہ نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کیا، اور نہ صاحبین نے امام صاحب

کے قول کی طرف۔ (دیکھتے آکام الفائس: صفحہ ۲۳ تا، مطبوعہ در مجموعہ الرسائل الخس، مطبع یوسٹی ۱۳۳۷، جری)

علامه علاء الدين حصكفي، علامه ابن علدين شامي أور علامه ابو السعود اور حضرت

مولانا عبدالحی لکھنڈی رحم اللہ کی ان تصریحات سے بیابات واضح ہے کہ امام

ابوطنیفہ رحمتہ اللہ علیہ نے صرف قراءت کے مسکلے میں صاحبین کے قول کی طرف

رجوع کیا تھا، تکبیر تحریمہ اور دوسرے اذکار کے بارے میں رجوع نہیں فرمایا، یمی وجہ ہے کہ حفیہ کے متون معترہ مثلاً: کنز، وقایہ، تنویم الابصار وغیرہ تحبیر تحریمہ کے

وجہ ہے رہ سلیہ سے موق میں ہو معانہ سر، و قامیہ موج الا بھار مسئلے میں یمی لکھتے ہیں کہ غیر عربی زبان میں صبح ہوجاتی ہے۔

کنز کی عبارت یہ ہے:

﴿ ولو شرع بالتسبيح اوبالتهليل اوبالفارسية صح كمالوقرء بهاعاجزا

(البحرالرا كَلّ شرح كنر الد قا كنّ : ۲۱ ـ ۳۰۷)

و فہید کی عبارت ہیا ہے:

﴿فان ابدل التكبير بالله اجل واعظم والرحمن اكبر اولا اله الاالله اوبالفارسية اوقرابها بعذر او ذبح وسمى بهاجاز﴾ (وقاية: ١١٥/١)

تور الابصار كى عبارت يه ب:

ورصح شروعه بتسبيح وتهليل كما صح لو شرع بغير عربية اوآمن اولبي اوسلم اوسمي عند ذبح اوقرابها عاجزا (توي الايمار: ١٥٨/١)

ان تینوں متون میں قراءت کے مسلے میں تو صاحبین کے قول کو اختیار کیا گیا ہے کہ قراءت بالفارسیہ صرف حالت بجز میں معترب، لیکن تکبیر تحریمہ وغیرہ کے

ہے کہ فراءت بالفارسیہ صرف عالت برزیل مسربے، ین مبیر مربہ و بروے مسئلے میں امام ابو حنیفہ رحمة اللہ علیہ کے قول کے مطابق علی الاطلاق صحت کا تھم لگایا

گیا ہے، اور اس میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا کوئی ذکر نہیں، نیز علامہ فخر الدین زیلمی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی تکبیر تحریمہ کے مسئلے میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا ذکر نہیں فرمایا، جب کہ قراءت کے مسئلے میں رجوع کی روایت نقل فرمائی ہے۔ (تبیین الحقائق للزیلی شرح کنز: ۱۱۰/۱۱)

اس سے یفیناً علامہ ابن عابدین وغیرہ کی تحقیق کی تائید ہوتی ہے، اور یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ امام صاحب کا رجوع صرف قراءت کے مسئلہ میں ثابت ہے، تحکییر تحریمہ اور دو سرے اذکار کے بارے میں انہوں نے اپنے قول سے رجوع نہیں فرمایا، بلکہ ان کا ذہب اب بھی ہی ہے کہ غیر عربی زبان میں یہ اذکار معتر ہیں۔

دوسری طرف بیہ بات واضح ہے کہ خطبہ جمعہ امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک قراءت نماز کے تھم میں نہیں، بلکہ تکبیر تحریمہ اور دوسرے اذکار کے تھم میں ہیں ہے، چنانچہ تمام فقہاء کرام نے خطبہ کاذکر انہی اذکار کے ساتھ فرمایا ہے، مثلاً: علامہ ابن نجیم رحمۃ اللہ علیہ تکبیر تحریمہ وغیرہ کا مسئلہ بیان کرنے کے بعد فرماتے

يں:

﴿ وعلى هذا الخلاف الخطبة والقنوت والتشهد ﴾ (ا تُرَالرا تُنَ : ٣٠٤/١)

"خطبه، دعاء قنوت اور تشهد كے بارے ميں بھى امام الوصنيفة اور صاحبين كے درميان اختلاف ہے (كه وہ امام الوحنيف رحمة الله عليك نزد يك غير عربي زبان ميں معتبر ہيں، اور صاحبين كے نزد ك نہيں"۔

نیز علامہ علاء الدین حصکفی رحمۃ اللہ علیہ بھی تکبیر تحریمہ کے مسئلے کو ذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

﴿ وعلى هذا الحلاف الحطبة وجميع اذكار الصلوة ﴾ (الدرالخار: ١٥٤/١)

"اور خطبہ اور نماز کے دو سرے تمام اذکار کے بارے میں بھی ہی اختلاف ہے"۔

نیز علامہ زیلی رحمة الله علیہ تكبیر تحريمه كامسله ذكر كرنے كے بعد تحرير فرماتے

U

﴿ وعلى هذا الحلاف الحطبة والقنوت والتشهد ﴿ ( تبين الحقائل الزيلى شرح كز: ١١٠/١١)

"كيى اختلاف خطبه، قوت اور تشهد مين بعى ہے "-

نیز فآوی تا تارخانیہ میں قراء نے مسلے میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا ذکر کرکے اس کو قابل اعماد قرار دیا ہے۔ (فاوی تا تارخانیہ: الههه) لیکن خطبہ کے بارے میں تحریر فرمایا ہے:

> ﴿ ولو خطب بالفارسية جاز عند ابي حنيفة رحمه الله على كلحال ﴾

( فأوى تا تار خانية كتاب الصلوة : شرائط الجمعة : ١٠/٢)

"اور اگر فاری زبان میں خطبہ دیا تو امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے زدیک ہر حال میں صبح ہوگیا"۔

نیز فاری زبان میں تکبیر تحریمہ کہنے کے بارے میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور صاحبین کا اختلاف نقل کرنے کے بعد انہوں نے بھی بیہ فرمایا:

> ﴿والتشهدوالخطبة على هذا الاختلاف ﴾ (قاوئ تا تارخانية: ١/ ٣٠٠)

"لین یمی اختلاف خطبہ اور تشہد کے بارے میں بھی ہے"-اور حضرت مولانا عبد الحق لکھنؤی رحمۃ اللہ علیہ تحریر فرماتے ہیں: فووفی البهدایة وجامع السضمرات والسجتبی وغيرها ان الحطبة على الاختلاف، يعنى انه يجوز عند ابى حنيفة بغير العربية للقادر والعاجزكليهما وعندهما لاحدهما (آكام القائن: ٩١١)

"اور ہدایہ اور جامع مضمرات اور مجتبیٰ وغیرہ میں لکھا ہے کہ خطبہ میں امام ابوصنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور صاحبین کا اختلاف ہے، یعنی وہ غیر عربی زبان میں امام ابوصنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک جائز ہے، اس شخص کے لئے بھی جو عربی زبان میں خطبہ دیے و قادر بہ قادر بہ قادر نہ ہو، اور صاحبین کے نزدیک ان میں سے صرف اس شخص کے لئے جمی جو عربی پر قادر نہ ہو، اور صاحبین کے نزدیک ان میں سے صرف اس شخص کے لئے جائز ہے جو عربی پر قادر نہ ہو"۔

اس ساری بحث سے یہ بات واضح ہوگی کہ خطبہ جمعہ کے بارے میں امام ابو حنیفہ رحمۃ الله علیہ کا ندھب اب بھی یک ہے کہ وہ غیر عربی زبان میں درست ہوجاتا ہے، اور اس سے امام صاحب نے رجوع نہیں فرمایا، اور محققین صغیہ نے اسی پر فتوی بھی دیا ہے۔

کین بہال میہ بات یاد رکھنی ضروری ہے کہ امام ابوضیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک غیر عربی زبان میں خطبہ جمعہ کے درست ہونے کا مطلب صرف میہ ہوتا ہے کہ اس سے خطبے کا وجوب ساقط ہوجاتا ہے اور وہ خطبہ اس لحاظ سے شرعاً معتبر ہوتا ہے کہ صحت جمعہ کی شرط پوری ہوجائے، اور اس کے بعد جمعہ کی نماز درست ہوجائے، لیکن اس کا میہ مطلب نہیں ہے کہ غیر عربی زبان میں جمعہ کا خطبہ دینا امام ابوضیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے متعلقات میں در حمۃ اللہ علیہ نہاں کے ہارے میں امام ابوجنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نہ فرمایا ہے کہ وہ غیر حربی زبان میں معتبر ہیں، ان سب میں اس بات کی صراحت ہے کہ ان کا غیر عربی زبان میں معتبر ہیں، ان سب میں اس بات کی صراحت ہے کہ ان کا غیر عربی

زبان میں ادا کرنا کروہ تحری یعنی ناجائز ہے۔ چنانچہ جہاں جہاں ان اذکار کو امام صاحب رحمة الله علیه کی طرف منسوب کرکے غیر عربی میں صحیح اور معتبر قرار دیا گیا ہے، وہاں مکروہ تحری ہونے کی صراحت بھی کی گئی ہے۔

مثلاً درمخار میں ہے:

وصح شروعه مع كراهة التحريم بتسبيح وتهليل... كماصح لوشرع بغير عربية المالكار: (الدرالخار: ٣٥٧/٣٥١/)

" ثماز کو سبحان الله اور لا المه الاالله س شروع کرنے سے کراہت تحری کے ساتھ نماز ہوجاتی ہے، جیسے کہ عربی کے علاوہ کی اور زبان کے لفظ سے شروع کرنے سے "۔

اور علامه ابن نجيم لكھتے ہيں:

والنهاية من ان الاصح انه يكره الافتتاح بغير والنهاية من ان الاصح انه يكره الافتتاح بغير الله اكبر عند ابى حنيفة فالمراد كراهة التحريم... فعلى هذا يضعف ما صححه السرحسىمن ان الاصح لا يكره

(البحرالرائق:ا/۳۰۶)

"البذا تحف، ذخیرہ اور نہایہ میں جو کہا گیا ہے کہ اصح قولی کے مطابق اللہ اکبر کے سواکسی اور لفظ سے نماز شروع کرنا امام ابو حنیفہ رجمۃ اللہ علیہ کے نزدیک مردہ ہے تو اس سے مراد کراہت تحری ہے ۔... البذا علامہ سرخسی ؓ نے جو یہ کہا ہے کہ اصح قول کی بناء پر یہ عمل مردہ نہیں، وہ بات تمزور ہے "۔

اور فآوی تا تارخانیه میں ہے۔

ولو كبر بالفارسية بان قال: "خدا بزرگ است".... جاز عند ابى حنيف سواء كان يحسن العربية الاانه اذا كان يحسن العربية الاانه اذا كان يحسن العربية الابدمن الكراهة (قادئ تا تار غانية: ١/٣٠/١) "اور اگر فارى زبان من تكبير تحريم كهى ليني يه كها: "خدا بزرگ است".... تو امام ابوطيفه رحمة الله الميك نزديك نماز بوگي، چاب على الحجى طرح جانا بو يا نه جانا بو، البته اگر على من كمني را تحجى طرح قادر بو توكرابت ضرور بوگي"-

یہیں سے یہ بات بھی واضح ہوگئ کہ غیر عربی زبان میں خطبہ جعد کے بارے میں فاوی تا تار خانیہ کی جو عبارت پیچھے گزری ہے ، اس میں "جاز" سے مرادیہ ہے کہ خطبہ کراہت کے ساتھ اوا ہوگیا۔ یہ مطلب نہیں کہ ایسا کرنا جائز ہے۔ اور حضرت مولانا عبد الحق تکھنوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

﴿والظاهران الصحة في هذه المسائل عندابي حثيفية لا تنتفي الكراهة وقد صرحوا به في مسئلة التكبير﴾ (العاية: ١٥٥/٢)

"اور ظاہریہ ہے کہ ان مسائل میں (فاری میں اذکار کی ادائیگی کے باوجود نماز کا) امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک صحح ہوجانا کراھت کی نفی نہیں کرتا، اور تکبیرات کے مسلہ میں فقہاء کرام نے اس کی صراحت بھی فرمائی ہے"۔

اور مگروہ جب مطلق بولا جائے تو اس سے مراد مگروہ تحری ہوتا ہے۔ لہذا امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا مطلب میہ ہوا کہ ان اذکار کو غیر عربی زبان میں ادا کرنا مگروہ محمی یعنی ناجائز ہوا، لیکن اگر کسی شخص نے اس ناجائز کام کا ارتکاب کرتے ہوئے میہ اذکار غیر عربی زبان میں ادا کرلئے، تو وہ اس معنی میں شرعاً معتبر ہوں گے کہ اگر وہ

ذکر فرض ہے تو فریضہ ساقط ہوجائے گا۔ لیکن "اللہ اکبر" کے الفاظ چونکہ واجب
ہیں، اس لیے ترک واجب کا ارتکاب لازم آئے گا، جس کی وجہ سے نماز واجب
الاعادہ ہوگی۔ اور اگر وہ ذکر واجب ہے۔ مثلاً تشہد اور قنوت، ان کو غیر عربی ہیں ادا
کرنے سے واجب ساقط ہوجائے گا اگرچہ ترک سنت کا گناہ ہوگا۔ لہذا خطبہ جمعہ کے
بارے میں بھی امام ابوضیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا موقف یہ ہے کہ غیر عربی زبان میں خطبہ
دینا کروہ تحربی یعنی ناجائز ہے، لہذا لوگوں کو اس سے منع کیا جائے گا، لیکن اگر کسی
نے اس مکروہ تحربی کا ارتکاب کرلیا تو کراہت کے باوجود صحت جمعہ کی شرط پوری
ہوجائے گی، اور اس کے بعد ادا کیا ہوا جمعہ صبح ہوجائے گا، چنانچہ حضرت مولانا
عبدالحق لکھنوی رحمۃ اللہ علیہ تحربے فرماتے ہیں:

﴿وقد سئلت مرة بعد مرة عن هذه المسئلة، فاجبت بانه يجوز عنده مطلقا، لكن لا يخلو عن الكراهة، فعارضني بعض الاعزة، بأن الخطبة انماهي لافهام الحاضرين وتعليم السامعين وهو مفقود في العربية في الديار العجمية بالنسبة الى اكثر الحاضرين-فينبغى ان يجوز مطلقا من غيركراهة ، فقلت: الكراهة انما هي لمحالفة السنة، لأن النبي صلى الله عليه وسلم واصحابه قد حطبوا دائما بالعربية ... وبالجملة فالاحتياج الى الخطبة بغير العربية لتفهيم اصحاب العجمية كان موجودًا في قرون الثلثة، فلم يرو ذلك من احدً في تلك الازمنة وهذا ادل دليل على الكراهة .... وهو لا يخلو اما أن يكون لعدم الحاجة اليه اولوجود مانع يمنع منه او لعدم التنبه له او للتكاسل عنه أو لكراهته وعدم مشروعيته

والاولان منتفيان لانا قد ذكرنا ان الحاجة في تلك الازمنة ايضا اليه كانت موجودة.... ولم يكن مانع بمنع عنه بالكلية، لانهم كانوا مقتدرين على الالسنة العجمية، وكذا الثالث والرابع ايضا مفقودان، لانه بعيد في الامور الشرعية من النبي صلى الله عليه وسلم واصحابه ومن تبعهم بل مثله لايظن به لعلماء الشريعة، فكيف بهم، وإذا انتفت الوجوه الخمسة، تعينت الكراهة ...فان قلت فما معنى قولهم يجوز كذاوكذا قلت: نفس الجواز امرآخر والجوازيلاكراهة امرآخرا واحدهمالا يستلزم ثانيهما... وتحقيقه أن في الخطبة جهتين: الاولى: كونها شرطا لصلاة الجمعة والثانية : كونهافي نفسها عبادة ، ولكل منهما وصف على جدة، فمعنى قولهم يجوز الخطبة بالفارسية انها تكفى لتادية الشرط وصحة صلاة الجمعة وهو لا يستلزم أن يخلو من البدعية والكراهة من حيث الجهة الثانية ﴾ (آكام الفائس: ٩١، ٩١)

"اس مسئلے کے بارسیس مجھ سے بار بار سوال ہوا (کہ غیر عربی طب خطب جائز ہے کہ نہیں؟) تو میں نے جواب دیا کہ امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک مطلقاً جائز ہے، لیکن کراہت سے خالی نہیں، بعض عزیزوں نے اس پر یہ اعتراض کیا کہ خطب کا مقصد حاضرین کو سمجھانا اور سامعین کو تعلیم دینا ہے، اور مجمی ملکوں میں اگر عربی میں خطبہ دیا جائے تو اکثر حاضرین کے اعتبار ملکوں میں اگر عربی میں خطبہ دیا جائے تو اکثر حاضرین کے اعتبار

ے یہ مقصد حاصل نہیں ہوتا، للذا ان ملکوں میں مجمی زبان کا خطبه مطلقاً يغير كرامت ك جائز مونا چائے۔ توميس نے كما: كه كر بت سنت كى مخالفت كى وجه سے ب- كيونكه ني كريم صلى الله عليه وسلم اور آپ كے سحاب نے بيشہ عربي زبان بي ميں خطبه دیا .... فلاسه یه که قرون ثلثه مین بھی عجی لوگول کو مجمانے کے لئے غیر عربی میں خطبہ دینے ای حاجت موجود تھی، اس کے باوجود کی سے مروی نہیں ہے کہ اس زمانہ میں کی عجى زبان مين خطبه ديا كيا مو، اوربير كرامت كى بهت بدى دليل ب .... اور اس زمانه مين غير عربي مين خطبه نه وين كي وجه یا تو بیہ ہو سکتی ہے کہ اس کی حاجت نہ ہو، یا بید کہ کوئی رکاوث یائی جاتی ہو، یا ہے کہ اس کی طرف کسی کا خیال نہ گیا ہو، یا ہے کہ لوگوں نے ستی کا مظاہرہ کیا ہو، یا ہد کہ ابیا کرنا محروہ اور غیر مشروع مو- يبل دو احمال اس لئے نہيں موسكتے كه بم يبلے بى ذكر كريك بي كه اس زمان مي بهي غير على زبان ميس خطبه كي حاجست موجود تقى .... اور كوكى مانع بهى اليا موجود نهيس تفاجو اس بات مین رکاوث دالے، کیونکه وه لوگ عجمی زبانوں پر قاور تھے، اسی طرح تیسرا اور چوتھا اخمال بھی ممکن نہیں، کیونکہ شرى اموريس بيات بعيد ے كم آخضرت صلى الله عليه وسلم اور آپ کے محابہ اور تابعین کو کسی دینی ضرورت کا خیال نہ آئے، یا وہ اس میں سستی کریں، یہ گمان تو عام علاء سے بھی نہیں ہوسکتا چہ جائیکہ ان حفرات سے، اور جب سے سب اخمالات خم ہو گئے تو ان حضرات کے غیر عربی میں خطبہ نہ دیے کی کوئی وجہ سوائے کراہت کے باتی نہ رہی ۔ اگر تم یہ

اعتراض کو کہ اگر غیر عربی میں خطبہ کروہ ہے، تو امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے قول "بجوز" (جائز ہے) کا کیا مطلب ہوگا؟ میرا جواب یہ ہے کہ جائز ہونا ایک بات ہے، اور بلا کراہت جائز ہونا دو سری بات ہے۔ ان میں سے ایک بات کے شوت عائز ہونا دو سری بات لازم نہیں آتی ... اور اس کی تحقیق یہ ہے کہ فطبہ میں دو پہلو ہیں، ایک پہلو یہ ہے کہ وہ نماز جعد کے لئے شرط ہے، اور دو سرا پہلویہ ہے کہ فی نفسہ عبادت ہے، ان دونوں پہلوؤں کے اوصاف الگ الگ ہیں، لہذا جب فقہاء دفنیہ یہ ہے کہ ایس کہ فارسی میں خطبہ جائز ہے، تو اس کا مطلب حنیفہ یہ کہ ایسے فیلے سے نماز جعد کی شرط پوری ہوجاتی ہے، اور اس کے بعد نماز جعد کی شرط پوری ہوجاتی ہے، اور اس کے بعد نماز جعد می شرط پوری ہوجاتی ہے، اور اس کے بعد نماز جعد صحیح ہوجاتی ہے، لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ دو سرے پہلو کے اعتبار سے یہ عمل بدعت اور نہیں آتا کہ دو سرے پہلو کے اعتبار سے یہ عمل بدعت اور نمی خلوہ ہوٹے ہے جھی خالی ہو"۔

حضرت مولانا عبدالحق لکھنؤی رحمۃ اللہ علیہ کی اس عبارت میں مسئلے کے تمام پہلوؤں کو خوب اچھی طرح روشن کردیا گیا ہے، اور اس سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ امام ابوطنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے غیرعربی خطبہ کوجو معترمانا ہے، اس کامطلب صرف یہ ہے کہ اس سے نماز جعہ کی شرط بوری ہوجاتی ہے۔ یہ مطلب نہیں ہے کہ ایسا کرنا اور اس کو معمول بنانا جائز ہے۔

#### خلاصة كلام

اس سارى بحث كا خلاصه بيد:

امام مالک رحمة الله عليه كے نزديك فير عربي زبان ميس خطبه كسى بھى حال ميس جائز نہيں، اور ايسے خطبے كے بعد جعد بردھنا بھى جائز نہيں، بلكه يا تو دوبارہ عربي ميس

خطبہ دے کرجمعہ براها جائے اور اگر کوئی اس پر قادر نہ ہو تو ظہر پراهی جائے۔

👚 امام شافعی، امام احمد بن حنبل اور امام ابو یوسف اور امام محد رحمهم الله ک زدیک جب تک مجمع میں کوئی ایسا شخص موجود ہو جو عربی میں خطبہ دے سکتا ہو، اس وفت تک غیر عربی میں خطبہ دینا ناجائز ہے، اور شرعاً معتر نہیں، لہذا ایسے خطبے کے

بعد جعه درست نهیں ہوگا۔

👚 امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ علیہ کے نزدیک غیر عربی میں خطبہ جائز تو نہیں بلکہ

کمروہ تحریمی ہے، لیکن اگر کوئی شخص اس کمروہ تحریمی کا ارتکاب کرے، اور غیر عربی میں خطبہ دے دے تو اس سے نماز جعہ کی شرط پوری ہوجاتی ہے، اور اس کے بعد نماز جمعه برحمنا درست موجاتا ہے، اس مسکلے میں امام ابو حنیفہ رحمة الله علیہ نے صاحبین اور جمہور فقہاء کے قول کی طرف رجوع نہیں کیا، بلکہ ان کا بیہ قول اب بھی

بر قرار ہے اور فقہاء حفیہ نے اس کو مفتی بہ قرار دیا ہے۔

لنداجو حضرات معمولاً الكريزي من خطبه دية بين، ان كايد عمل ائمه أربعه مين ے کسی کے نزدیک بھی جائز نہیں، اور دوسرے ائمہ کے قول کا تقاضا تو یہ ہے کہ اس کے بعد بڑھا ہوا جمعہ بھی درست نہ ہو، لیکن امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے قول میں یہ مخبائش موجود ہے کہ ان کے نزدیک ایا خطبہ کراہت کے ساتھ ادا موجاتا ہے، اور اس کے بعد بڑھی موئی جعد کی نماز درست موجاتی ہے، یہ کراہت بھی ان لوگوں کے حق میں ہے جو مسجد کے امام ہوں اور انتظامیہ کی طرف سے عربی مين خطبه دين كا اختيار ركهت مول، يا عربي خطب والى جماعت مين نماز يره سكت مول، اور پر بھی غیر عربی میں خطبہ دیں، یا ایس جماعت میں شریک ہوں، لیکن جہال سامعین کو کوئی اختیار نہ ہو اور امام عربی میں خطبہ دینے کے لئے ان کی بات نہ مانتا ہو اور کوئی ایک بھگہ بھی مہیا نہ ہو، جہاں وہ عربی خطبے کے ساتھ جمعہ پڑھ سکیں، تو أميد ہے كه انشاء الله ان كے حق ميں بيه كراجت بھى نه ہوگى، اور جمعْه بهر صورت درست ہوجائے گا، نہ اسے دہرانے کی ضرورت ہے، نہ اس کے بعد ظہر کی نماز

یوضنی ضرورت ہے۔

والله سجانه وتعالى اعلم

احقر محمه تقى عثمانى عفى عنه

دارالافتاء دارالعلوم كراچي نمبر١١٠

١١/ ربيع الأول ١١٨

الجواب صحیح تحبان محمود دارالافتاء دارالعلوم کراچی

الجواب صحیح بنده عبدالرؤٹ سکھروی دارالافتاء دارالعلوم کراچی نمبر ۱۳

01111-11-11

الجواب صحیح اسقر محمود اشرف عفی الله عنه ۱۳۱۸/۴/۲ه



اركوة كے جديدمسائل شخ الاسلام حفزت مولا نامفتى محمد تقى عثمانى صاحب مظلهم سلميمن اسلامك يبكشرز

## (4) زكوة كے جديدمسائل

یہ مقالہ در حقیقت ایک خطاب ہے، جو حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مظلم نے ''زکوۃ'' کے موضوع پر

ہونے والے ایک سیمینار میں فرمایا۔ یہ سیمینار عالمگیر

معجد، بهادرآ باد، كراچى مين منعقد موا-



## لِسِّمِ اللّٰكِ الرَّحْلِي الرَّحْلِمُ

# آب ذكوة كس طرح اداكرس؟

الحمد لله نحمده ونستعینه ونستغفره و نؤمن به ونتوکل علیه، ونعوذبالله من شرورانفسنا ومن سیات اعمالنا، من یهده الله فلا مضل له ومن یضلله فلا هادی له، ونشهدان لا اله الا الله وحده لا شریک له، ونشهدان سیدنا وسندنا ومولانا محمدًا عبده ورسوله، صلی الله تعالی علیه وعلی أله واصحابه وبارک وسلم تسلیماً کثیرًا کثیرا-

#### امابعد!

فاعوذ بالله من الشيطن الرجيم - بسم الله الرحمن الرحيم الله الذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب اليم في يوم يحملي عليها في نارجهنم فتكولى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لانفسكم فذوقوا ما كنزتم لانفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون (الوج: ٣٠ - ٣٥)

آمنت بالله صدق الله مولانا العظيم وصدق رسوله النبى الكريم ونحن على ذلك من الشاهدين والشاكرين، والحمدلله رب العالمين-

## مر المالية

بزرگان محرّم اور برادران عزیزا آج کا یہ اجتماع اسلام کے ایک اہم رکن یعنی زکوۃ کے موضوع پر منعقد کیا گیا ہے، اور رمضان کے مبارک مہینے سے چند روز پہلے یہ اس لئے رکھا گیا ہے کہ عام طور پر لوگ رمضان المبارک کے مہینے میں ذکوۃ نکالتے ہیں۔ لہذا اس اجتماع کا مقصد یہ ہے کہ ذکوۃ کی اہمیت، اس کے فضائل اور اس کے ضروری احکام اس اجتماع کے ذریعہ ہمارے علم میں آجائیں تاکہ اس کے مطابق ذکوۃ نکالئے کا اجتمام کریں۔

## ذكوة ند نكالنه بروعير

اس مقصد کے لئے میں نے قرآن کریم کی دو آئیں آپ حضرات کے سامنے قرائی ہے جو اپنے مال کی کماحقہ زکوۃ نہیں نکالتے، ان کے لئے بڑے خت الفاظ میں فرائی ہے جو اپنے مال کی کماحقہ زکوۃ نہیں نکالتے، ان کے لئے بڑے خت الفاظ میں عذاب کی خبر دی ہے۔ چنانچہ فرمایا کہ جو لوگ اپنے پاس سونا چاندی جمع کرتے ہیں اور اس کو اللہ کے رائے میں خرچ نہیں کرتے تو (اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) آپ ان کو ایک ورد ناک عذاب کی خبر دے دیجئے۔ یعنی جو لوگ اپنا بیب، اپنا روپیے، اپنا ان کو ایک ورد ناک عذاب کی خبر دے دیجئے۔ یعنی جو لوگ اپنا بیب، اپنا روپیے، اپنا ان پر اللہ تعالی نے جو فریضہ عائد کیا ہے اس کو ادا نہیں کرتے، ان کو یہ خوشخبری سنا دیجئے کہ ایک دروناک عذاب ان کا انتظار کررہا ہے۔ پھر دو سری آیت میں اس درد ناک عذاب کی تفصیل بیان فرمائی کہ یہ دردناک عذاب اس دن ہوگا جس دن ورد ناک عذاب کی تفصیل بیان فرمائی کہ یہ دردناک عذاب اس دن ہوگا جس دن اس سونے اور چاندی کو آگ میں تپایا جائے گا اور پھر اس آدی کی پیشائی، اس کے پہلو اور اس کی پشت کو داغا جائے گا اور اس کو یہ کہا جائے گا کہ:

﴿ هذا ماكنز تم لانفسكم فذوقوا ماكنتم تكنزون ﴾

یہ ہے وہ خزائہ جو تم نے اپ لئے جمع کیا تھا، آج تم خزانے کا مزہ چکھو جو تم اپ لئے جمع کررہے تھے۔ اللہ تعالی ہر مسلمان کو اس انجام سے محفوظ رکھے آئیں۔

یہ ان لوگوں کا انجام بیان فر مایا جو روپیہ پیسہ جمع کر رہے ہیں لیکن اس پر اللہ تعالی نے جو فرائفل عاکد کئے ہیں ان کو ٹھیک ٹھیک بجا نہیں لاتے۔ صرف ان آیات میں نہیں بلکہ دو سری آیات میں بھی و عیدیں بیان فرمائی گئی ہیں چنانچہ سورة "ہمزہ" میں فرمایا:

ويل لكل همزة لمزة الذي جمع مالا وعدده يحسب ان ماله احلده كلالينبذن في الحطمة وما ادراك ماالحطمة نار الله الموقدة التي تطلع على الافئدة (

(سورة بمزة: اتا)

 قلب وجگر تک پہنچ جائے گی) ، تی شدید وعید اللہ تعالی نے بیان فرمائی ہے، اللہ تعالی مرمسلمان کو اس سے محفوظ رکھے آئین۔

## یہ مال کہاں سے آرہاہے

ز کوۃ ادا نہ کرنے پر ایسی شدید وعید کوں بیان فرائی؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ جو

پھھ مال تم اس دنیا میں حاصل کرتے ہو، چاہے تجارت کے ذریعہ حاصل کرتے ہو،
چاہے ملازمت کے ذریعہ حاصل کرتے ہو، چاہے کاشت کاری کے ذریعہ حاصل
کرتے ہو، یا کسی اور ذریعہ سے حاصل کرتے ہو، ذرا غور کرو کہ وہ مال کہاں سے
آرہا ہے ؟ کیا تمہارے اندر طاقت تھی کہ تم اپنے زور باذو سے وہ مال جمع کر سکتے؟ یہ
تو اللہ تعالی کا بنایا ہوا حکیمانہ نظام ہے، وہ اپنے اس نظام کے ذریعہ تمہیں رزق پنچا
رہا ہے۔

## گامک کون بھیج رہائے؟

تم یہ سجھتے ہو کہ میں نے مال جمع کرلیا اور دکان کھول کر بیٹے گیا اور اس مال کو فروخت کر دیا تو اس کے نتیج میں مجھے پیہ مل گیا، یہ نہ دیکھا کہ جب دکان کھول کر بیٹے گئے تو تمہارے پاس گا کی کس نے بھیجا؟ اگر تم دکان کھول کر بیٹے ہوتے اور کوئی گا کی نہ آتا تو اس وقت کوئی کمری ہوتی؟ کوئی آمدنی ہوتی؟ یہ کون ہے جو تمہارے پاس گا کی بھیج رہا ہے؟ اللہ تعالی نے نظام ہی ایسا بنایا ہے کہ ایک دو سرے کی حاجتیں، ایک دو سرے کی ضرور تیں ایک دو سرے کے ذریعہ پوری کی جاتی ہیں۔ ایک شخص کے دل میں ڈال دیا کہ اس دکان والے سے تربیو۔

#### أيك سبق آموزواقعه

میرے ایک بڑے بھائی تھے جناب محد ذکی کیفی رحمۃ اللہ علیہ، اللہ تعالی ان کے ورجات بلند کرے آئین، لاہور میں ان کی دینی کتابوں کی ایک دکان "ادارہ اسلامیات " کے نام سے تھی، اب بھی وہ دکان موجود ہے، وہ ایک مرتبہ کہنے لگے کہ تجارت میں اللہ تعالی این رحمت اور قدرت کے عجیب کرشے دکھلاتا ہے، ایک دن میں صبح بیدار ہوا تو پورے شہر میں موسلا دھار بارش ہورہی تھی اور بازاروں میں کئی کئی انچ پانی کھڑا تھا، میرے ول میں خیال آیا کہ آج بارش کا دن ہے، لوگ گھرے نکلتے ہوئے ڈر رہے ہیں، سر کوں پر پانی کھڑا ہے، ایسے حالات میں کون کتاب خرید نے آئے گا اور کتاب بھی کوئی دنیاوی یا کورس اور نصاب کی نہیں بلکہ دین کتاب جس کے بارے میں ہارا حال یہ ہے کہ جب دنیا کی ساری ضرور تیں یوری موجائیں تب جاکر یہ خیال آتا ہے کہ چلو کوئی دین کتاب خرید کر پڑھ لیں، ان كابوں سے نه تو بھوك متى ہے نه بياس بجھتى ہے نه اس سے كوئى دنياكى ضروت یوری ہوتی ہے، اور آج کل کے حساب سے دین کتاب ایک فالتو مدہ، خیال یہ ہوتا ہے کہ فالتو وقت ملے گاتر دین کتاب پڑھ لیس گے۔ تو الی موسلاد هار بارش میں کون دینی کتاب خریدنے آئے گا، لہذا آج دکان پر نہ جاؤں اور چھٹی کر لیتا

لیکن چونکہ بزرگوں کے صحبت یافتہ تھے تھیم الامت حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کی صحبت اٹھائی تھی۔ فرمانے گئے کہ اس کے ساتھ ساتھ میرے دل میں دو سرا خیال یہ آیا کہ ٹھیک ہے کوئی شخص کتاب خریدنے آئے یا نہ آئے لیکن اللہ نعالی نے میرے لئے رزق کا یہ ذریعہ مقرر فرمایا ہے، اب میزا کام یہ ہے کہ میں جاؤں، جاکر دکان کھول کر بیٹھ جاؤں، گا کہ بھیجنا میرا کام نہیں، کسی اور کا کام ہے، لہذا مجھے اپنے کام میں کو تاہی نہ کرنی چاہئے، چاہے بارش ہوری ہویا سیلاب آرہا ہو، مجھے اپی

دکان کھولنی چاہئے۔ چنانچہ ہے سوچ کرمیں نے چھتری اٹھائی اور پانی ہے گزرتا ہوا چلاگیا اور بازار جاکر دکان کھول کر بیٹے گیا اور ہے سوچا کہ آج کوئی گاہک تو آئے گا جہیں، چلو بیٹے کر تلاوت ہی کرلیں، چنانچہ ابھی میں قرآن شریف کھول کر تلاوت کرنے بیٹھا ہی تھا کہ کیا دیکھا ہوں کہ لوگ برساتیاں ڈال کر اور چھتریاں تان کر کتابیں خرید نے آرہ ہیں، میں جران تھا کہ ان لوگوں کو الی کوئی ضرورت پیش آگئی ہے کہ اس طوفائی بارش میں اور بہتے ہوئے سیلاب میں میرے پاس آگر ایس کتابیں خرید رہے ہیں جن کی کوئی فوری ضرورت نہیں۔ لیکن لوگ آئے اور جتنی بکری روزانہ ہوتی تھی اس دن بھی اتنی بکری ہوئی۔ اس وقت دل میں ہے بات آئی بکری روزانہ ہوتی تھی اس دن بھی آئی بکری ہوئی۔ اس وقت دل میں ہے بات آئی کہ یہ گاہک خود نہیں آرہے ہیں، حقیقت میں کوئی اور بھیج رہا ہے، اور یہ اس لئے کہ یہ گاہک خود نہیں آرہے ہیں، حقیقت میں کوئی اور بھیج رہا ہے، اور یہ اس لئے بھیج رہا ہے کہ اس نے میرے لئے رزق کا سامان ان گاہک کو بنایا ہے۔

## کاموں کی تقتیم اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے

بہرحال، یہ در حقیقت اللہ تعالی جل شانۂ کا بنایا ہوا نظام ہے جو تہارے پاس گائک بھیج رہا ہے، جو گائک کے دل میں ڈال رہا ہے کہ تم اس دکان سے جاکر سامان خریدو۔ کیا کئی شخص نے یہ کانفرنس بلائی تھی اور اس کانفرنس میں یہ طے ہوا تھا کہ استے لوگ بوتے فروخت کریں گے، استے لوگ جوتے فروخت کریں گے، استے لوگ چاول فروخت کریں گے، استے لوگ برتن فروخت کریں گے، اور اس طرح لوگوں کی ضروریات پوری کی بائمیں گی۔ دنیا میں الیمی کوئی کانفرنس آج تک نہیں ہوئی بلکہ اللہ تعالی نے کسی کے دل میں ڈالا کہ تم بوٹی فروخت کرو، کسی کے دل میں ڈالا کہ تم بوٹی فروخت کرو، کسی کے دل میں الیمی ہوئی فروخت کرو، کسی کے دل میں یہ ڈالا کہ تم روئی فروخت کرو، کسی کے دل میں نہیں ہوئی ضرورت الیمی نہیں ہے جو بازار میں نہ ملتی ہو۔ دو سمری طرف خریداروں کے دل میں یہ ڈالا کہ تم جو بازار میں نہ ملتی ہو۔ دو سمری طرف خریداروں کے دل میں یہ ڈالا کہ تم جاکر ان سے ضروریات خریدو اور ان کے لئے رزق کا سامان فراہم کرو۔ یہ اللہ تعالی جاکر ان سے ضروریات خریدو اور ان کے لئے رزق کا سامان فراہم کرو۔ یہ اللہ تعالی جاکم ان سے جو باک ان سے خروریات خریدو اور ان کے لئے رزق کا سامان فراہم کرو۔ یہ اللہ تعالی جاکم ان سے جو باک ان سے خروریات خریدو اور ان کے لئے رزق کا سامان فراہم کرو۔ یہ اللہ تعالی جاکم ان سے جو بی خور ہوں جو بی اللہ تعالی سے جو باک سے خریدو اور ان کے لئے رزق کا سامان فراہم کرو۔ یہ اللہ تعالی حالے ہوں جو بیا کی سے دو اللہ کو بی سے جو باک سے خریدو اور ان کے لئے رزق کا سامان فراہم کرو۔ یہ اللہ تعالی کی دو خور بیا کی کو کی سے دو کر بی سے جو باک سے خریدو اور ان کے لئے رزق کا سامان فراہم کرو۔ یہ اللہ تعالی کو کی سے دو کر بی سے د

کا بنایا ہوا نظام ہے کہ وہ تمام انسانوں کو اس طرح سے رزق عطا کررہا ہے۔

### زمین سے أ گانے والا كون ہے؟

خواہ تجارت ہو یا زراعت ہو یا طازمت ہو، دینے والا در حقیقت اللہ تعالیٰ ہی ہے، زراعت کو دیکھے! زراعت میں آدمی کا کام یہ ہے کہ زمین کو فرم کر کے اس میں نیج ڈال دے اور اس میں پانی دے دے، لیکن اس نیج کو کو ٹبل بنانا، وہ نیج جو بالکل بے حقیقت ہے جو گنتی میں بھی نہ آئے، جو بے وزن ہے لیکن اتن سخت زمین کا پیٹ پھاڑ کر نمودار ہو تا ہے اور کو ٹبل بن جاتا ہے، پھروہ کو ٹبل بھی الی فرم اور نازک ہوتی ہے کہ اگر بچہ بھی اس کو انگلی سے مسل دے تو وہ ختم ہو جائے لیکن وہی کو ٹبل میں اس کو انگلی سے مسل دے تو وہ ختم ہو جائے لیکن وہی کو ٹبل سارے موسموں کی شختیاں برداشت کرتی ہے، گرم اور سرد اور تیز ہواؤں کو سہتی ہے، پھر کو ٹبل سے بودا بنتا ہے، پھراس بودے سے پھول شکتے ہیں، مواؤں کو سہتی ہے، پھر کو ٹبل سے بودا بنتا ہے، پھراس بودے سے پھول شکتے ہیں، کون ذات ہے جو یہ کام کر رہی ہے؟ اللہ جل شانہ ہی یہ سارے کام کر نے والے کون ذات ہے جو یہ کام کر رہی ہے؟ اللہ جل شانہ ہی یہ سارے کام کر نے والے ہیں۔

## انسان میں پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں

لہذا آمنی کا کوئی بھی ذریعہ ہو، چاہ وہ تجارت ہویا زراعت ہویا طازمت ہو،
حقیقت میں تو انسان ایک محدود کام کرنے کے لئے دنیا میں بھیجا گیاہے، بن انسان وہ
محدود کام کردیتا ہے لیکن اس محدود کام کے اندر کسی چیز کو پیدا کرنے کی صلاحیت
نہیں ہے۔ یہ تو اللہ تعالی جل شانہ ہیں جو ضرورت کی اشیاء چیدا کرتے ہیں اور تمہیں
عطاکرتے ہیں، لہذا جو کچھ بھی تمہارے پاس ہے وہ سب اس کی عطاہے:

﴿ لَلْهُ مِافِی الْسَمُوتُ وَمِافِی الاَرْضَ ﴾ (البقرہ: ۲۸۳)

"زمین و آسان میں جو کھے ہے وہ اس کی ملکیت ہے"۔

## مالك حقيقى الله تعالى بين

اور الله تعالى نے وہ چیز تنہیں عطا كركے يہ بھى كہد دیا كہ چلو تم بى اس كے مالك مو۔ چنانچہ سورة ليين ميں الله تعالى نے ارشاد فرمايا ہے:

> ﴿ اولم يروا انا حلقنا لهم مما عملت ايدينا انعامافهم لهاملكون ﴿ (يُين: ١١)

کیا وہ نہیں دیکھتے کہ ہم نے بنا دیے ان کے واسطے اپنے ہاتھوں کی بنائی ہوئی چیزوں سے چوپائے، گھروہ ان کے مالک ہیں۔ مالک حقیق تو ہم تھے، ہم نے حہیں مالک بنایا۔ تو حقیقت میں وہ مال جو تمہارے پاس آیا ہے اس میں سب سے بڑا حق تو ہمارا ہے، جب ہمارا حق ہے تو گھراس میں سے اللہ کے حکم کے مطابق خرچ کرو، اگر اس کے حکم کے مطابق خرچ کرو گ تو باتی جتنا مال تمہارے پاس ہے وہ تمہارے لئے طال اور طیب ہے، وہ مال اللہ کا فضل ہے، اللہ کی نعمت ہے، وہ مال برکت والا ہے۔ اور اگر تم نے اس مال میں سے وہ چیز نہ نکالی جو اللہ تعالی نے تم پر فرض کی ہے۔ اور اگر تم نے اس مال میں سے وہ چیز نہ نکالی جو اللہ تعالی نے تم پر فرض کی ہے تو پھریہ سارا مال تمہارے لئے آگ کے انگارے ہیں اور قیامت کے دن ان انگاروں کو دیکھے لو گے جب ان انگاروں سے تمہارے جسموں کو داغا جائے گا اور تم سے یہ کہا جائے گا گا در تم

## مرف ڈھائی فیصدادا کرو

اگر الله تعالی یہ فرماتے کہ یہ مال ہماری عطاکی ہوئی چیز ہے، لبذا اس میں سے دھائی فیصد تم رکھو اور ساڑھے ستانوے فیصد الله کی راہ میں خرچ کر دو تو بھی انسان کے خلاف نہیں تھا، کیونکہ یہ سارا مال اس کا دیا ہوا ہے اور اس کی ملکت

ہے۔ لیکن اس نے اپنے بندوں پر فضل فرمایا اور بیہ فرمایا کہ میں جانتا ہوں کہ تم

کرور ہو اور تمہیں اس مال کی ضرورت ہے، میں جانتا ہوں کہ تمہاری طبیعت اس مال کی طرف راغب ہے، لہذا چلو اس مال میں سے ساڑھے ستانوے فیصد تمہارا، صرف ڈھائی فیصد اللہ کے راستے میں خرچ کروگ تو باقی ساڑھے ستانوے فیصد تمہارے لئے حلل ہے اور طب ہے اور برکت والا ہے۔ اللہ تعالی نے اتنا معمولی مطالبہ کر کے سارا مال ہمارے حوالے کردیا کہ اس کو جس طرح چاہو اپنی جائز ضروریات میں خرچ کرو۔

## ز کوه کی تاکید

یہ ڈھائی فیصد زکوۃ ہے، یہ وہ زکوۃ ہے جس کے بارے میں قرآن کریم میں بار بار ارشاد فرمایا:

﴿ واقيد مواالصلاة واتواالزكاة ﴾ "نماز قائم كرو اور ذكوة اداكرو"-

جہاں نماز کا ذکر فرمایا ہے وہاں ساتھ میں ذکوہ کا بھی ذکر ہے، اس ذکوہ کی اتنی
تاکید وارد ہوئی ہے۔ جب اس ذکوہ کی اتنی تاکید ہے اور دو سری طرف اللہ جل
شانہ نے اتنا بڑا احسان فرمایا ہے کہ جمیں مال عطاکیا اور اس کا مالک بنایا اور پھر صرف
دھائی فیصد کا مطالبہ کیا تو مسلمان کم از کم اتناکر لے کہ وہ ڈھائی فیصد ٹھیک ٹھیک اللہ
کے مطالبے کے مطابق اوا کردے تو اس پر کوئی آسان نہیں ٹوٹ جائے گا، کوئی
قیامت نہیں ٹوٹ بڑے گی۔

## ز کوۃ حباب کرے نکالو

بہت سے لوگ تو وہ ہیں جو زکوۃ سے بالکل بے پرواہ ہیں، العیاذ باللہ وہ تو زکوۃ

تکالتے ہی نہیں ہیں۔ ان کی سوچ تو یہ ہے کہ یہ ڈھائی فیصد کیوں دیں؟ ہی جو مال

ارہا ہے وہ آئے۔ دو سری طرف بعض لوگ وہ ہیں جن کو زکوۃ کا پچھ نہ پچھ احساس

ہند وہ زکوۃ نکالتے بھی ہیں لیکن زکوۃ نکالنے کا جو صحیح طریقہ ہے وہ طریقہ اختیار

نہیں کرتے۔ جب ڈھائی فیصد زکوۃ فرض کی گئی تو اب اس کا تقاضہ یہ ہے کہ ٹھیک

ٹھیک حساب لگاکر زکوۃ نکالی جائے۔ بعض لوگ یہ سوچتے ہیں کہ کون حساب کتاب

کرے، کون سارہ اسٹاک کو چیک کرے، لہذا اس ایک اندازہ کر کے زکوۃ نکال

ویتے ہیں، اب اس اندازے میں غلطی بھی واقع ہو سکتی ہے اور زکوۃ نکالنے میں کی

بھی ہو سکتی ہے، اگر ذکوۃ زیادہ نکال دی جائے انشاء اللہ مواخذہ نہیں ہوگا، لیکن اگر

ایک روپیہ بھی کم ہوجائے یعنی جتنی زکوۃ واجب ہوئی ہے اس سے ایک روپیہ کم

زکوۃ نکالی تو یاد رکھے! وہ ایک روپیہ جو آپ نے حرام طریقے سے اپنی یاس روک لیا

زکوۃ نکالی تو یاد رکھے! وہ ایک روپیہ جو آپ نے حرام طریقے سے اپنی پاس روک لیا

م وہ ایک روپیہ تمہارے سارے مال کو برباد کرئے کائی ہے۔

### وہ مال تباہی کا سبب ہے

ایک حدیث میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب مال میں زکوۃ کی رقم شامل ہو جائے بعنی پوری زکوۃ نہیں نکالی بلکہ کچھ زکوۃ نکالی اور پچھ باتی رہ گئی تو وہ مال انسان کے لئے تباہی اور ہلاکت کا سبب ہے۔ اس وجہ سے اس بات کا اہتمام کریں کہ ایک ایک پائی کا صبح حساب کرکے ذکوۃ نکالی جائے، اس کے بغیر زکوۃ کا فریضہ کما حقہ ادا نہیں ہوتا، الحمد اللہ مسلمانوں کی ایک بہت بڑی تعداد وہ ہے جو ذکوۃ ضرور نکالتی ہے لیکن اس بات کا اہتمام نہیں کرتی کہ ٹھیک ٹھیک حساب کرکے ذکوۃ نکالے، اس کی وجہ سے ذکوۃ کی رقم ان کے مال میں شامل رہتی ہے اور کر اس کے متبع میں ہلاکت اور بربادی کا سبب بن جاتی ہے۔

## ز کوۃ کے دنیاوی فوا مکہ

ویے زکوۃ اس نیت سے نکالی جائے کہ یہ اللہ تعالی کا حکم ہے، اس کی رضا کا تقاضہ ہے اور ایک عبادت ہے۔ اس زکوۃ نکالنے سے ہمیں کوئی منفعت حاصل ہویا

نہ مو، کوئی فائدہ ملے یا نہ ملے، اللہ تعالیٰ کے عکم کی اطاعت بذات خود مقصود ہے۔ اصل مقصد تو زکوۃ کا یہ ہے، لیکن اللہ تعالیٰ کا کرم ہے کہ جب کوئی بندہ زکوۃ نکالنا

ہے تو اللہ تعالی اس کو فوا کد ابھی عطا فرماتے ہیں، وہ فائدہ یہ ہے کہ اس کے مال میں برکت ہوتی ہے، چنانچہ قرآن کریم میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:

﴿يمحق الله الربواويربي الصدقات

(البقره:٢٤٦)

"ويعنى الله تعالى سود كو مثات بي اور زكوة اور صدقات كو مراقت كو مراقت كو مراقت كو مراقت كو

ایک حدیث میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب کوئی بندہ زکوۃ نکالتا ہے تو اللہ تعالیٰ کے فرشتے اس کے حق میں یہ دعا فرماتے ہیں کہ:

﴿الهماعطمنفقا خلفا واعطممسكا تلفا﴾

( بخارى كتاب البيكاة باب تول الله تعالى: فامامن اعطى وا تقى)

اے اللہ! جو شخص اللہ تعالی کے رائے میں خرچ کر رہا ہے اس کو اور زیادہ عطا فرمائے، اور اے اللہ جو شخص اپنے مال کو روک کر رکھ رہا ہے اور زکوۃ ادا نہیں کر

رہاہے تو اے اللہ اس کے مال پر ہلاکت ڈالئے۔ اس لئے فرایا:

﴿مانقصت صدقة من مال

"كوئى صدقة كسى مال ميس كمى نهيس كرتا"-

چنانچہ بعض او قات یہ ہو تا ہے کہ ادھر ایک مسلمان نے زکوۃ نکالی دوسری

طرف الله تعالى نے اس كى آمدنى كے دو سرے ذرائع پيدا كرد بے اور اس كے ذريعہ اس زكوة سے زيادہ بيسہ اس كے پاس آگيا۔ بعض او قات بيہ ہو تا ہے كہ زكوة نكالنے ك اگرچہ كنتى كے اعتبار سے بينے كم ہوجاتے ہيں ليكن بقيہ مال ميں الله تعالى كى طرف سے الي بركت ہوتى ہے كہ اس بركت كے نتیج ميں تھوڑے مال سے زيادہ فوائد حاصل ہوجاتے ہيں۔

#### مال میں بے بر کتی کا انجام

آج کی دنیا گنتی کی دنیا ہے۔ برکت کا مفہوم لوگوں کی سمجھ میں نہیں آتا۔ برکت اس چیز کو کہتے ہیں کہ تھوڑی سی چیز میں زیادہ فائدہ حاصل موجائے مثلاً آج آپ نے پیے تو بہت کمائے لیکن جب گھر پنچ تو پتہ چلا کہ بچہ بیار ہے، اس کو لے كر ۋاكثرك پاس كے اور ايك بى طبى معائد ميں وہ سارے بيے خرچ مو كے، اس كا مطلب یہ ہوا کہ جو پیے کمائے تھے اس میں برکت نہ ہوئی۔ یا مثلاً آپ پیے کماکر ا محرجارے تھے کہ راستہ میں ڈاکو مل گیا اور اس نے پستول دکھا کر سارے میے چھین لتے، اس کا مطلب یہ ہے کہ پیے تو عاصل ہوئے لیکن اس میں برکت نہیں ہوئی یا مثلاً آپ نے بیسہ کماکر کھانا کھایا اور اس کھانے کے نتیج میں آپ کو بد ہضی ہوگئ، اس کا مطلب یہ ہے کہ اس مال میں برکت نہ ہوئی۔ یہ سب بے برکتی کی نشانیاں ہیں۔ برکت یہ ہے کہ آپ نے پینے تو کم کمائے لیکن اللہ تعالی نے ان تھوڑے پییوں میں زیادہ کام بنا دیے اور تمہارے بہت سے کام نگل گئے، اس کا نام ہے برکت۔ یہ برکت اللہ تعالی اس کو عطاء فرمائتے ہیں جو اللہ تعالی کے احکام پر عمل کرتا ہے۔ لہذا ہم اپنے مال کی زکوہ تعلیں اور اس طرح نکالیں جس طرح اللہ اور اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں بتایا ہے اور اس کو حساب کتاب کے ساتھ نکالیں۔ صرف اندازہ سے نہ نکالیں۔

#### ز كوة كانصاب

اس کی تھوڑی می تفصیل یہ ہے کہ اللہ تعالی نے زکوۃ کا ایک نصاب مقرر کیا ہے کہ اس نصاب سے کم اگر کوئی شخص مالک ہے تو اس پر زکوۃ فرض نہیں، اگر اس نصاب کا مالک ہو گا تو زکوۃ فرض ہوگی۔ وہ نصاب یہ ہے: ساڑھے باون تولہ چاندی یا اس کی قیمت کا نقد روپیے، یا زیور، یا سامان تجارت وغیرہ، جس شخص کے پاس یہ مال اتی مقدار میں موجود ہو تو اس کو "صاحب نصاب" کہا جاتا ہے۔

#### ہر ہررویے پر سال کا گزر ناضروری نہیں

پراس نصاب پر ایک سال گررنا چاہئے، یعنی ایک سال تک اگر کوئی شخص صاحب نصاب رہ تو اس پر ذکوۃ واجب ہوتی ہے۔ اس بارے بیں عام طور پر یہ غلط فہنی پائی جاتی ہے کہ لوگ یہ سجھتے ہیں کہ ہر ہر روپ پر مستقل پورا سال گررے، تب اس پر ذکوۃ واجب ہوتی ہے، یہ بات درست نہیں۔ بلکہ جب ایک مرتبہ سال کے شروع میں ایک شخص صاحب نصاب بن جائے مشلاً فرض کریں کہ کم رمضان کو اگر کوئی شخص صاحب نصاب بن گیا چر آئندہ سال جب کم رمضان آیا تو اس وقت بھی وہ صاحب نصاب ہے تو ایسے شخص کو صاحب نصاب سمجھا جائے گاہ درمیان سال میں جو رقم آئی جاتی رہی اس کا کوئی اعتبار نہیں، بس کم رمضان کو دکھے لوکہ تہمارے پاس کتنی رقم موجود ہے اس رقم پر ذکوۃ نکالی جائے گا، چاہے اس میں یہ کے رقم صرف ایک دن پہلے ہی کیوں نہ آئی ہو۔

#### تاریخ ز کو ة میں جور قم ہواس پر ز کو ة ہے

دثلاً فرض كريس كه ايك شخص كے پاس كم رمضان كو ايك لاكھ روبيہ تھا، الكے مال كم رمضان سے دو دن يہلے كاس بزار روپ اس كے پاس اور آگئے اور اس

كے نتیج میں كم رمضان كو اس كے پاس ڈيرھ لاكھ روپ موكے، اب اس ڈيرھ لاكھ رویے پر زکوہ فرض ہوگی، یہ نہیں کہا جائے گا کہ اس میں پچاس ہزار روپے تو صرف دو دن پہلے آئے ہیں اور اس پر ایک سال نہیں گزرا، لبذا اس پر زکوۃ نہ مونی چاہے یہ درست نہیں ملکہ زکوۃ نکالنے کی جو تاریخ ہے اور جس تاریخ کو آپ صاحب نصاب بنے ہیں اس تاریخ میں جتنا مال آپ کے پاس موجود ہے اس پر زکوۃ واجب ہے، چاہے یہ رقم پچھلے سال کم رمضان کی رقم سے زیادہ ہو یا کم ہو مثلاً اگر يجيل سال أيك لا كه روي تنه، اب وثيره لا كه بين تو وثيره لا كه ير زكوة اوا كرو، اور اگر اس سال بچاس بزار ره گئ تو اب بچاس بزار پر زکوة ادا کرو، درمیان سال میں جو رقم خرج موگئ، اس كاكوئي حساب كتاب جيس اور اس خرچ شده رقم پر زكوة تکالنے کی ضرورت نہیں۔ اللہ تعالی نے صاب کتاب کی البحن سے بچانے کے لئے يد آسان طريقه مقرر فرمايا ب كه درميان سال مين جو يحه تم في كمايا با اور وه رقم تہارے پاس سے چلی گئ تو اس کا کوئی حاب کتاب کرنے کی ضرورت نہیں۔ ای طرح درمیان سال میں جو رقم آگئی اس کا الگ ہے حساب رکھنے کی ضرورت نہیں کہ وہ کس تاریخ میں آئی اور کب اس پر سال پورا ہوگا؟ بلکہ زکوۃ تکالنے کی تاریخ میں جورقم تمہارے پاس ہے، اس پر زکوۃ ادا کرو۔ سال گزرنے کا مطلب یہ ہے۔

#### اموال زكوة كوان كون سے بيں؟

یہ بھی اللہ تعالی کا ہم پر فضل ہے کہ اس نے ہر ہر چیز پر ذکوۃ فرض نہیں فرمائی،
ورنہ مال کی تو بہت می قسمیں ہیں۔ جن چیزوں پر ذکوۃ فرض ہے وہ یہ ہیں: ① نقد
روپید، چاہے وہ کسی بھی شکل میں ہوں، چاہے وہ نوث ہوں یا سکے ہوں، ﴿ سونا
چائدی، چاہے وہ زیور کی شکل میں ہو، یا سکے کی شکل میں ہُو، بعض لوگوں کے ذہنوں
میں یہ رہتا ہے کہ جو خواتین کا استعالی زیور ہے اس پر ذکوۃ نہیں ہے، یہ بات
ورست نہیں۔ صبح بات یہ ہے کہ استعالی زیور پر بھی ذکوۃ واجب ہے البتہ صرف

سونے چاندی کے زیور پر زکوہ واجب ہے، لیکن اگر سونے چاندی کے علاوہ کسی اور دھات کا زیور ہے، چاہم پلاٹینم ہی کیوں نہ ہو اس پر زکوہ واجب نہیں، اس طرح میرے جوہرات پر زکوہ نہیں جب تک تجارت کے لئے نہ ہوں بلکہ ذاتی استعال کے لئے ہوں۔
کے لئے ہوں۔

#### اموال زكوة ميں عقل نہ چلائيں

یہاں یہ بات بھی سمجھ لینا چاہئے کہ زکوۃ ایک عبادت ہے، الله تعالی کا عائد کیا موا فریضہ ہے۔ اب بعض لوگ زکوۃ کے اندر این عقل دوڑاتے ہیں اور یہ سوال كرتے ہيں كه اس پر زكوة كيوں واجب ہے اور فلال چيز پر زكوة كيوں واجب نہيں؟ یادر کھے کہ یہ زکوۃ اوا کرنا عباوت ہے اور عباوت کے معنی ہی یہ ہیں کہ چاہے وہ ماری سمجھ میں آئے یا نہ آئے گراللہ کا تھم مانا ہے مثلاً کوئی شخص کے کہ سونے چاندی پر زکوة واجب ہے تو میرے جو مرات پر زکوة کیوں واجب نہیں؟ اور پلائینم پر کیوں زکوۃ نہیں؟ یہ سوال بالکل ایبا ہی ہے جیسے کوئی شخص یہ کہے کہ حالت سفر میں ظہراور عصراور عشاء کی نماز میں قصرہے اور چار رکعت کی بجائے دو رکعت پڑھی جاتی ہے تو پھر مغرب میں قصر کیوں نہیں؟ یا مثلاً کوئی شخص کے کہ ایک آدمی ہوائی جہاز میں فرسٹ کائس کے اندر سفر کرتا ہے اور اس سفر میں اس کو کوئی مشقت بھی نہیں ہوتی گراس کی نماز آدھی ہوجاتی ہے اور میں کرائی میں بس کے اندر بڑی مشقّت کے ساتھ سفر کرتا ہوں، میری نماز آدھی کیوں نہیں ہوتی؟ ان سب کا ایک بی جواب ہے، وہ یہ کہ یہ تو اللہ تعالی کے بنائے ہوئے عبارت کے احکام ہیں، عبادات میں ان احکام کی پابندی کرنا ضروری ہے ورنہ وہ کام عبادت نہیں رہے گا۔

# عبادت كرناالله كاحكم

یا مثلاً کوئی شخص یہ کہے کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ 9ذی الحجہ ہی کو حج ہوتا ہے؟

جھے تو آسانی یہ ہے کہ آج جاکر ج کر آؤں اور آیک دن کے بجائے میں عرفات تین دن قیام کروں گا، اب اگر وہ شخص آیک دن کے بجائے تین دن بھی وہاں بیشارہ گا، تب بھی اس کا جی آئیں ہوگا، کیونکہ اللہ تعالی نے عبادت کا جو طریقہ بتا یا تھا اس کے مطابق نہیں کیا۔ یا مثلاً کوئی شخص یہ کہے کہ ج کے تین دنوں میں جرات کی رئ کرنے میں بہت ہجوم ہو تا ہے اس لئے میں چوتھے دن انہی سارے دنوں کی رئ کراوں گا۔ یہ ری درست نہیں ہوگی اس لئے کہ یہ عبادت ہے اور عبادت کے اثدر یہ ضروری ہے کہ جو طریقہ بتایا گیا ہے اور جس طرح بتایا گیا ہے اس کے مطابق وہ عبادت انجام دی جائے گی تو وہ عبادت درست نہ ہوگی۔ لہذا یہ اعتراض کرنا کہ سونے اور چاندی پر ذکوۃ کیوں ہے اور ہیرے پر کیوں نہیں؟ یہ عبادت کے فلف کے فلاف ہے۔ بہرطال، اللہ تعالیٰ نے سونے چاندی پر ذکوۃ رکھی عبادت کے فلف کے فلاف ہے۔ بہرطال، اللہ تعالیٰ نے سونے چاندی پر ذکوۃ رکھی عبادت کے فلف کے فلاف ہے۔ بہرطال، اللہ تعالیٰ نے سونے چاندی پر ذکوۃ رکھی ہے۔

#### سامان تجارت کی قیمت کے تعین کاطریقیہ

دوسری چیزجس پر زکوۃ فرض ہے وہ ہے "سامان تجارت" مثلاً کسی کی دکان میں جو سامان برائے فروخت رکھا ہوا ہے، اس سارے اسٹاک پر زکوۃ واجب ہے، البتہ اسٹاک کی قیمت لگاتے ہوئے اس بات کی گنجائش ہے کہ آدمی زکوۃ نکالتے وقت یہ حساب لگائے کہ اگر میں پور؛ اسٹاک اکھٹا فروخت کروں تو بازار میں اس کی کیا قیمت لگے گی۔ دیکھتے ایک "ریٹیل پرائس" ہوتی ہے اور دو سری "ہول سل پرائس" تیسری صورت میں کیا قیمت تیسری صورت میں کیا قیمت تیسری صورت میں کیا قیمت لگے گی، لہذا جب دکان کے اندر جو مال ہے اس کی زکوۃ کا جساب لگایا جارہا ہو تو اس کی شخبائش ہے کہ تیسری فتم کی قیمت لگائی جائے، وہ قیمت نکال کر پھراس کا ڈھائی فیصد زکوۃ میں نکان ہوگا، البتہ احتیاط اس میں ہے کہ عام "ہول سل قیمت" سے فیصد زکوۃ میں نکان ہوگا، البتہ احتیاط اس میں ہے کہ عام "ہول سل قیمت" سے خساب لگاکر اس پر زکوۃ ادا کردی جائے۔

#### مال تجارت میں کیا کیا داخل ہے؟

اس کے علاوہ مال تجارت میں ہروہ چیزشامل ہے جس کو آدی نے بیجنے کی غرض ے خریدا ہو، للذا اگر کسی شخص نے پیچنے کی غرض سے کوئی پلاٹ خریدا یا زمین خرمدی یا کوئی مکان خرمدا یا گاڑی خرمدی اور اس مقصد سے خرمدی کہ اس کو چ کر تفع كماؤل كاتوبير سب چيزي مال تجارت مين داخل بين، لبذا اگر كوكي بلاك: كوكي ڈین، کوئی مکان نربیتے وقت شروع ہی میں یہ نیت تھی کہ میں اس کو فروخت كرول كا تو اس كى ماليت پر زكوة واجب ہے۔ بہت سے لوگ وہ ہوتے ہى جو "انولیشنٹ" کی غرض سے پلاٹ خرید لیتے ہیں اور شروع ہی سے یہ نیت ہوتی ہے کہ جب اس پر اچھے پیے ملیں گے تو اس کو فروخت کردوں گا اور فروخت کر کے اس سے نفع کماؤں گا، تو اس پلاٹ کی مالیت پر بھی ذکوۃ واجب ہے۔ لیکن اگر بلاث اس نیت سے خربیا کہ اگر موقع ہوا تو اس پر رہائش کے لئے مکان بنالیں گے، یا موقع ہو گاتو اس کو کرائے پر چرہا دیں گے یا بھی موقع ہو گاتو اس کو فروخت کر دیں کے، کوئی ایک واضح نیت ہیں ہے بلکہ ویسے ہی خرید کر ڈال دیا ہے، اب اس میں یہ بھی احمال ہے کہ آئندہ کسی وقت اس کو مکان بنا کر وہاں رہائش اختیار کرلیں گے اور یہ اخمال بھی ہے کہ کرائے پر چڑہا دیں گے اور یہ اخمال بھی ہے کہ فروخت كروس ك تواس صورت من اس پلاث ير ذكوة واجب أيس ب، لبذا ذكوة صرف اس صورت میں واجب موتی ہے جب خریدتے وقت ہی اس کو دوبارہ فروخت كرنے كى نيت مو، يہاں تك كه أكر يلاث خريد في وقت شروع ميں يه نيت تھى كه اس پر مکان بنا کر رہائش اختیار کریں گے، بعد میں ارادہ بدل گیا اور بیہ ارادہ کرلیا کہ اب اس کو فروخت کر کے پینے حاصل کر لیں کے تو محض نیت اور ارادہ کی تبدیلی ے فرق نہیں پڑتا جب تک آپ اس پلاٹ کو واقعة فروخت، نہیں کردیں گے اور اس کے پیے آپ کے پاس نہیں آجائیں گے اس وقت تک اس پر زاوة واجب

نہیں ہوگی۔

بہرحال، ہروہ چیز جی خریدتے وقت ہی اس کو فروخت کرنے کی نیت ہو، وہ مال تجارت ہے اور اس کی مالیت پر ڈھائی فیصد کے حساب سے زکوۃ واجب ہے۔

#### س دن کی مالیت معتر موگ؟

یہ بات بھی یاد رکھیں کہ مالیت اس دن کی معتر ہوگی جس دن آپ زکوۃ کا حساب کررہے ہیں مثلاً ایک پلاٹ آپ نے ایک لاکھ روپے میں خرمیا تھا اور آج اس پلاٹ کی قیمت دس لاکھ ہوگئ، اب وس لاکھ پر ڈھائی فیمد کے حساب سے زکوۃ نکالی جائے گ، ایک لاکھ پر نہیں نکالی جائے گ۔

## كمينيول كے شيئرز پر زكوۃ كا حكم

ای طرح کمپنیوں کے "شیئرز" بھی سامان تجارت میں داخل ہیں۔ اور ان کی دو صورتیں ہیں ایک صورت یہ ہے کہ آپ نے سی کمپنی کے شیئرز اس مقصد کے لئے خریدے ہیں کہ اس کے ذرایعہ کمپنی کا منافع (dividend) حاصل کریں گے اور اس پر ہمیں سالانہ منافع کمپنی کی طرف سے ملکا رہے گا۔ دو سری صورت یہ ہے کہ آپ نے کسی کمپنی کے شیئرز "کمپیٹل گین" کے لئے خریدے ہیں یعنی نیت یہ ہے کہ جب بازار میں ان کی قیمت بڑھ بائے گی تو ان کو فروخت کر کے نفع کمائیں گے۔ اگر یہ دو سری صورت ہے یعنی شیئرز خریدتے وقت شروع ہی میں ان کو فروخت کرنے کی نبیت تھی تو اس صورت میں پورے شیئرز کی پوری بازاری قیمت پر ذکوۃ واجب ہوگی شیئرز گریدے اور مقصد یہ تھا کہ جب ان مثل آپ نے پہاس دو ہے کہ حساب سے شیئرز خریدے اور مقصد یہ تھا کہ جب ان کی قیمت بڑھ جائے گی تو ان کو فروخت کر کے نفع حاصل کریں گے، اس کے بعد میں دن آپ نے زکوۃ کا حساب نکالا، اس دن شیئرز کی قیمت ساٹھ روپے ہوگئ تو اب ساٹھ روپے ہوگئ تو

فیصد کے حساب سے زکوۃ ادا کرنی ہوگی۔ اک سی سما

لیکن اگر پہلی صورت ہے لین آپ نے کمپنی سے شیئرز اس نیت سے خرمیرے کہ کمپنی کی طرف سے اس پر سالانہ منافع ملتا رہے گا اور فروخت کرنے کی نیت نہیں تقی تو اس صورت میں آپ کے لئے اس بات کی گنجائش ہے کہ یہ دیکھیں کہ جس

کمپنی کے یہ شیئرز ہیں اس کمپنی کے کتنے اثاثے جامد ہیں مثلاً بلڈنگ، مشینری،

کارس وغیرہ، اور کننے اٹائے نقد، سامان تجارت اور خام مال کی شکل میں ہیں، یہ معلومات کینی ہی ہے حاصل کی جاسمتی ہیں، مثلاً فرض کریں کہ کسی کمپنی کے ساٹھ

فیصد اثاثے نقد، سامان تجارت، خام مال، اور تیار مال کی صورت میں ہیں اور چالیس فیصد اثاثے بلڈنگ، مشینری اور کار وغیرہ کی صورت میں ہیں تو اس صورت میں آپ

ان شیرز کی بازاری قیمت لگاکراس کی ساٹھ فیصد قیمت پر زکوۃ اداکریں، مثلاً شیرز کی بازاری قیمت ساٹھ روپے تھی اور سمینی کے ساٹھ فیصد اٹاٹے قابل زکوۃ تھے اور

ی ہداری میں میں اور ہے اور میں میں اب اس شیئرز کی بوری چالین فیصد اثاث ناقابل زکوۃ تھے تو اس صورت میں آپ اس شیئرز کی بوری

قیت لینی ساٹھ روپے کے بجائے =/۳۱ روپے پر زکوۃ اداکریں۔ اور اگر کسی سمپنی کے اٹاثوں کی تفصیل معلوم نہ ہوسکے تو اس صورتِ میں احتیاطاً ان شیئرز کی پوری

بازاري قيمت پر ز كوة ادا كردى جائے۔

شیئرز کے علاوہ اور جتنے فائیانشل انسرومنٹس ہیں چاہے وہ بونڈز ہوں یا سرٹیفکیٹس ہوں، یہ سب نقد کے عظم میں ہیں، ان کی اصر قیمت مرز کوۃ واجب

#### کارخانه کی کن اشیاء پر ذکوة ہے

اگر کوئی شخص فیکٹری کا مالک ہے تو اس فیکٹری میں جو تیار شدہ مال ہے اس کی قیمت پر ذکوۃ واجب ہے، اس طرح جو مال تیاری کے مختلف مراحل میں ہے یا خام مال کی شکل میں ہے اس پر بھی زکوۃ واجب ہے۔ البتہ فیکٹری کی مشینری، بلڈنگ،

گاڑیاں وغیرہ پر زکوۃ واجب نہیں۔

اس طرح اگر کمی شخص نے کمی کاروبار میں شرکت کے لئے روبیہ لگایا ہوا ہے، اور اس کاروبار کا کوئی متاسب حصہ اس کی ملکت ہے تو جتنا حصہ اس کی ملکت ہے اس حصے کی بازاری قیمت کے حساب سے زکوۃ واجب ہوگ۔

بہرمال، خلاصہ یہ کہ نقد روپیہ جس میں بینک بیلنس اور فائینانشل انسرومنٹس بھی داخل ہیں، ان پر ذکوۃ واجب ہے، اور سامان تجارت، جس میں تیار مال، خام مال، اور جو مال تیاری کے مراحل میں ہیں وہ سب سامان تجارت میں داخل ہیں، اور کمینی کے شیئرز بھی سامان تجارت میں داخل ہیں، اس کے علاوہ ہر چیز جو آدی نے فروضت کرنے کی غرض سے فریدی ہو وہ بھی سامان تجارت میں داخل ہے، زکوۃ فروضت کرنے کی غرض سے فریدی ہو وہ بھی سامان تجارت میں داخل ہے، زکوۃ فروضت ان سب کی مجموعی مالیت نکالیں اور اس پر زکوۃ اداکریں۔

#### واجب الوصول قرضول يرزكوة

ان کے علاوہ بہت ی رقمیں وہ ہوتی ہیں جو دو سروں سے واجب الوصول ہوتی ہیں۔ مثلاً دو سروں کو قرض دے رکھاہے، یا مثلاً مال ادھار فروخت کر رکھاہے اور اس کی قیمت ابھی وصول ہونی ہے، تو جب آپ زکوۃ کا حساب لگائیں اور اپی مجموعی مالیت نکالیں تو بہتر ہے کہ اِن قرضوں کو اور واجب الوصول رقموں کو آج ہی آپ اپنی مجموعی مالیٹ ہیں شامل کرلیں۔ آگرچہ شرعی عظم یہ ہے کہ جو قرضے ابھی وصول نہیں ہوئے تو جب تک وہ وصول نہ ہوجائیں اس وقت تک شرعاً ان پر زکوۃ کی ادائیگی واجب نہیں ہوتی، لیکن جب وصول ہوجائیں تو جتنے سال گرر چے ہیں ان تمام چھلے سالوں کی بھی زکوۃ ادا کرنی ہوگ۔ مثلاً فرض کریں کہ آپ نے ایک شخص کو ایک لاکھ روپیہ قرضہ دے رکھا تھا، اور پانچ سال کے بعد وہ قرضہ آپ کو واپس ملا، تو آگرچہ اس ایک لاکھ روپہ قرضہ دے رکھا تھا، اور پانچ سالوں کے دوران تو زکوۃ کی ادائیگی واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ روپے وصول ہوگے تو اب گزشتہ ادائیگی واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ روپے وصول ہوگے تو اب گزشتہ ادائیگی واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ روپے وصول ہوگے تو اب گزشتہ ادائیگی واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ روپے وصول ہوگے تو اب گزشتہ والے کو والے کا مول ہوگے تو اب گزشتہ والے کی واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ روپے وصول ہوگے تو اب گزشتہ والے کی واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ روپے وصول ہوگے تو اب گزشتہ والے گانے واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ روپے وصول ہوگے تو اب گزشتہ

پانچ سالوں کی مجمی ذکوۃ دینی ہوگ۔ تو چونکہ گذشتہ سالوں کی ذکوۃ کید مشت ادا کرنے میں بعض ادقات دشواری ہوتی ہے لہذا بہتریہ ہے کہ ہرسال اس قرض کی ذکوۃ کی ادائیگی بھی کر دی جایا کرے۔ لہذا جب ذکوۃ کا حساب لگائیں تو ان قرضوں کو بھی مجموعی مالیت میں شامل کرلیا کریں۔

## قرضول كي منهائي

پھردو سری طرف یہ دیکھیں کہ آپ کے ذمے دو سرے لوگوں کے کتنے قرضے ہیں۔ اور پھر مجموعی مالیت میں سے ان قرضوں کو منہا کر دیں، منہا کرنے کے بعد جو باقی نیچے وہ قابل ذکوۃ رقم ہے۔ اس کا پھر ڈھائی فیصد نکال کر ذکوۃ کی نیت سے ادا کردیں۔ بہتریہ ہے کہ جو رقم ذکوۃ کی بنے اتنی رقم الگ نکال کر محفوظ کرلیں، پھر وقاً فوقاً اس کو مستحقین میں خرچ کرتے رہیں۔ بہرطال ذکوۃ کا حساب لگانے کا یہ طریقہ ہے۔

## قرضول کی دو قشمیں

قرضوں کے سلیلے میں ایک بات اور سمجھ لینی چاہئے، وہ یہ کہ قرضوں کی دو قسمیں ہیں: ایک تو معمولی قرضے ہیں جن کو انسان اپی ڈاتی ضروریات اور ہنگای ضروریات کے لئے مجوراً لیتا ہے۔ دو سری قتم کے قرضے وہ ہیں جو بڑے بڑے سروایہ دار پیداداری اغراض کے لئے لیتے ہیں مثلاً؛ فیکٹریاں لگانے، یا مشینریاں خریدنے، یا مال تجارت امپورٹ کرنے کے لئے قرضے لیتے ہیں یا مثلاً ایک سروایہ دار کے پاس پہلے سے دو فیکٹریاں موجود ہیں لیکن اس نے بینک سے قرض لے کر تیسری فیکٹری لگائی۔ اب اگر اس دو سری قتم کے قرضوں کو مجموعی مالیت سے منہا کیا جائے تو نہ صرف یہ کہ ان سروایہ داروں پر ایک پیسے کی بھی ذکوۃ واجب نہیں ہوگی بلکہ وہ لوگ اللے مستحق ذکوۃ بن جائیں گے، اس لئے کہ ان کے پاس جتنی مالیت کا مال

موجود ہے، اس سے زیادہ مالیت کے قرضے بینک سے لے رکھے ہیں، وہ بظاہر فقیراور مسکین نظر آرہا ہے۔ لہذا ان قرضول کے منہا کرنے میں بھی شریعت نے فرق رکھا ہے۔

#### تجارتي قرضے كب منها كتے جائيں

اس میں تفصیل یہ ہے کہ پہلی قتم کے قرضے تو مجموعی مالیت سے منہا ہوجائیں گے اور ان کو منہا کرنے کے بعد ذکوۃ اداکی جائے گی۔ اور دو سری قتم کے قرضوں میں یہ تفصیل ہے کہ اگر کسی شخص نے تجارت کی غرض سے قرض لیا، اور اس قرض کو ایسی اشیاء خرید نے میں استعال کیاجو قائل ذکوۃ ہیں، مثلاً اس قرض سے خام مال خرید لیا، یا مال تجارت خرید لیا، تو اس قرض کو مجموعی مالیت سے منہا کریں گے۔ لیکن اگر اس قرض کو ایسے اٹائے خرید نے میں استعال کیاجو نا قائل ذکوۃ ہیں تو اس قرض کو مجموعی مالیت سے منہا نہیں کریں گے۔

## قرض کی مثال

مثلاً ایک شخص نے بینک ہے ایک کروڑ روپے قرض کے اور اس رقم ہے اس
نے ایک پلانٹ (مشینری) باہرے امپورٹ کرلیا ۔۔ چونکہ یہ پلانٹ قائل ذکوہ نہیں
ہ اس کئے کہ یہ مشینری ہے تو اس صورت میں یہ قرضہ منہا نہیں ہوگا۔ لیکن اگر
اس نے اس قرض سے خام مال ٹرید لیا تو چونکہ خام مال قابل ذکوہ ہے اس لئے یہ
قرض منہا کیا جائے گا، کیونکہ دو سری طرف یہ خام مال اوا کی جانے والی ذکوہ کی
مجموعی مالیت میں پہلے ہے شامل ہو چکا ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ نار مل قتم کے قرض تو
پورے کے پورے مجموعی مالیت سے منہا ہو جائیں گے۔ اور جو قرضے پیداواری
اغراض کے لئے گئے ہیں، اس میں یہ تفصیل ہے کہ اگر اس سے ناقابل ذکوہ
اثاثے خریدے ہیں تو وہ قرض منہا نہیں ہوگا، اور اگر قابل ذکوہ اثاثے ٹریدے

ہیں تو وہ قرض منہا ہوگا۔ یہ تو زکوۃ نکالنے کے بارے میں احکام تھے۔ زکوۃ مستحق کو اداکر س

دو سری طرف ذکوۃ کی ادائیگی کے بارے میں بھی شریعت نے احکام بتائے ہیں۔
میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ
اللہ تعالی نے یہ نہیں فرمایا کہ ذکوۃ ٹکالو، نہ یہ فرمایا کہ ذکوۃ چھیکو، بلکہ فرمایا: آتوا
المذکاۃ ذکوۃ ادا کرو۔ یعنی یہ دیکھو کہ اس جگہ پر ذکوۃ جائے جہاں شرعاً ذکوۃ جانی
چاہئے۔ بعض لوگ ذکوۃ ٹکالتے تو ہیں لیکن اس کی پرواہ نہیں کرتے کہ صبحے مصرف

پر خرچ ہو رہی ہے یا نہیں؟ ذکوۃ نکال کر کسی کے حوالے کردی اور اس کی تحقیق نہیں کی کہ یہ صحف معرف پر خرچ کرے گایا نہیں؟ آج بے شار ادارے دنیا میں کام کر رہے ہیں، ان میں بہت سے ادارے ایسے بھی ہوں گے جن میں بہااو قات اس

بات کا لحاظ نہیں ہو تا ہوگا کہ زکوۃ کی رقم صحیح مصرف پر خرچ ہو رہی ہے یا نہیں؟ ساز ڈی ای برکاروں کے لعن مستقد کیا۔

اس لئے فرمایا کہ زکوۃ ادا کرو۔ یعنی جو مستحق زکوۃ ہے اس کو ادا کرو۔

## مستحق كون؟

اس کے لئے شریعت نے یہ اصول مقرر فرمایا کہ ذکوۃ صرف انہی اشخاص کو دی
جاستی ہے جو صاحب نصاب نہ ہوں۔ بہاں تک کہ اگر ان کی بکیت میں ضرورت
سے زائد ایسا سامان موجود ہے جو ساڑھے باون تولہ چاندی کی قیمت تک پہنچ جاتا
ہے تو بھی وہ مستحق زکوۃ نہیں رہتا۔ مستحق زکوۃ وہ ہے جس کے پاس ساڑھے باون
تولہ چاندی کی مالیت کی رقم یا آئی مالیت کا کوئی سامان ضرورت سے زائد نہ ہو۔
مستح میں ہے

# مستحق كومالك بناكردس

اس میں بھی شریعت کا یہ علم ہے کہ اس مستحق زکوۃ کو مالک بناکر دؤ۔ لینی وہ

مستحق زلوۃ اپی ملیت میں خود مختار ہو کہ جو چاہے کرے۔ اسی وجہ سے کسی بلڈنگ کی تقیر پر زلوۃ نہیں لگ سکتی، کسی ادارے کے ملاز مین کی تخواہوں پر زلوۃ نہیں لگ سکتی۔ اس لئے کہ اگر زلوۃ کے ذریعہ تقیرات کرنے اور ادارے قائم کرنے کی اجازت دے دی جاتی تو زلوۃ کی رقم سب لوگ کھا پی کر ختم کر جاتے، کیونکہ اداروں کے اندر تخواہیں بے شار ہوتی ہیں، تقیرات پر خرج لاکھوں کا ہوتا ہے، اس لئے یہ حکم دیا گیا کہ غیرصاحب نصاب کو مالک بنا کر زکوۃ دو، یہ زکوۃ نقراء اور غرباء اور کم کروروں کا حق ہے؟ لہذا یہ زکوۃ انہی تک پہنچی چاہئے، جب ان کو مالک بناکر دے کو تہ تہراری ذکوۃ ادا ہو جائے گی۔

#### کن رشته داروں کوز کوۃ دی جاسکتی ہے

یہ زکوۃ اداکرنے کا تھم انسان کے اندر یہ طلب اور جبتجو خود بخود پیداکر تا ہے کہ میرے پاس زکوۃ کے استے پیے موجود ہیں، ان کو صحے مصرف میں خرج کرنا ہے۔ اس لئے وہ مستحقین کو طاش کرتا ہے کہ کون کون لوگ مستحقین ہیں اور ان مستحقین کی فہرست بناتا ہے، پھران کو زکوۃ پہنچاتا ہے، یہ بھی انسان کی ذمہ داری ہے۔ آپ کے محلے میں، طنے جلنے والوں میں، عزیز و اقارب اور رشتہ داروں میں، دوست احباب میں جو مستحق زکوۃ ہوں، ان کو ذکوۃ اداکریں۔ اور ان میں ہے سب نواروں کو زکوۃ اداکریں۔ اور ان میں ہے سب نواروں کو ذکوۃ اداکریں اس میں ڈبل ثواب ہے، ذکوۃ اداکریں اس میں ڈبل ثواب ہے، ذکوۃ اداکری اس میں ڈبل ثواب ہی ہے اور صلہ رحمی کرنے کا ثواب بھی ہے۔ اور تمام رشتہ داروں کو ذکوۃ انہیں دی جاسکی، زکوۃ اداکری اس میں ڈبل ثواب ہی ہے۔ اور تمام رشتہ داروں کو ذکوۃ نہیں دے سکتا اور بیٹا باپ کو ذکوۃ نہیں دے سکتا، دو سرا نکاح کا رشتہ ہے لہذا شوہر بیوی کو ذکوۃ نہیں دے سکتا اور بیٹا باپ کو ذکوۃ نہیں دے سکتا، دو سرا نکاح کا رشتہ ہے لہذا شوہر بیوی کو ذکوۃ نہیں دے سکتا اور بیٹا باپ کو ذکوۃ نہیں دے سکتا، دو سرا نکاح کا رشتہ ہے لہذا شوہر بیوی کو ذکوۃ نہیں دے سکتا اور بیٹا باپ کو ذکوۃ نہیں دے سکتا ہوں کو ذکوۃ دی جاسکتا ہوں میں کو ذکوۃ دی جاسکتا ہوں میں کو ذکوۃ دی جاسکتا ہوں کو دی جاسکتا ہوں کو دی جاسکتا کو دی جاسکتا ہوں کو دی جاسکتا

ے- البتہ یہ ضرور دیکھ لیں کہ وہ مستحق زگوۃ ہوں اور صاحب نصاب نہ ہو۔

## بيوه اوريتيم كوزكوة ديي كاحكم

بعض لوگ یہ سیھے ہیں کہ اگر کوئی خاتون بیوہ ہے تو اس کو ذکوۃ ضرور دیلی چاہے طالانکہ بہاں بھی شرط یہ ہے کہ وہ مستحق ذکوۃ ہو اور صاحب نصاب نہ ہو۔ اگر بیوہ مستحق ذکوۃ ہے تو اس کی مدد کرنا بڑی اچھی بات ہے۔ لیکن اگر ایک خاتون بیوہ ہے اور مستحق ذکوۃ نہیں ہیوہ ہونے کی وجہ سے وہ مصرف ذکوۃ نہیں بین سکتی۔ اس طرح بیٹیم کو ذکوۃ دینا اور اس کی مدد کرنا بہت اچھی بات ہے لیکن یہ دکھے کر ذکوۃ دین چاہئے کہ وہ مستحق ذکوۃ ہے۔ لیکن اگر کوئی بیٹیم ہے گروہ مستحق

ز کوۃ نہیں ہے بلکہ صاحب نصاب ہے تو بیتم ہونے کے باوجود اس کو زکوۃ نہیں دی جاسکتی۔ ان احکام کو مد نظرر کھتے ہوئے زکوۃ نکالنی چاہئے۔

# بینکوں سے زکوۃ کی کٹوتی کا حکم

کچھ عرصے ہے ہمارے ملک میں سرکاری سطح پر ذکوۃ وصول کرنے کا نظام قائم ہے۔ اس کی وجہ سے بہت کے مالیاتی اداروں سے ذکوۃ وصول کی جاتی ہے، کہنیاں بھی ذکوۃ کاٹ کر حکومت کو ادا کرتی ہیں۔ اس کے بارے میر، تھوڑی می تفصیل عرض کر دیتا ہوں۔

جہاں تک بیکوں اور مالیاتی اداروں سے ذکرۃ کی کوئی کا تعلق ہے تو اس کوئی اسے ذکرۃ کی کوئی کا تعلق ہے تو اس کوئی سے ذکرۃ ادا ہوجاتی ہے، دوبارہ ذکرۃ ادارکرنے کی ضرورت نہیں، البتہ احتیاطاً ایسا کرلیں کہ کیم رمضان آنے سے پہلے دل میں یہ نیت کر لیں کہ میری رقم سے ہو ذکرۃ کوۃ کے گی دو میں اداکر تا ہوں، اس سے اس کی ذکرۃ ادا ہوجاتی ہے دوبارہ ذکرۃ تکالنے کی ضرور کے نہیں۔

اس میں بعض لوگوں کو یہ شبہ رہتا ہے کہ جاری پوری رقم پر سال پورا نہیں

گزرا جب کہ پوری رقم پر ذکوۃ کٹ گی۔ اس کے بارے میں پہلے عرض کر چکا ہوں
کہ ہر ہر رقم پر سال گزرنا ضروری نہیں ہوتا، بلکہ اگر آپ صاحب نصاب ہیں تو اس
صورت میں سال پورا ہونے سے ایک دن پہلے بھی جو رقم آپ کے پاس آئی ہے
اس پر جو ذکوۃ کئی ہے وہ بھی بالکل صحیح کئی ہے کیونکہ اس پر بھی ذکوۃ واجب ہوگئ
حقی۔

# اکاؤنٹ کی رقم سے قرض کس طرح منہاکریں؟

البتہ آگر کمی شخص کا سارا اٹاشہ بینک ہی ہیں ہے، خود اس کے پاس کھے بھی موجود نہیں، اور دو سری طرف اس کے اوپر لوگوں کے قرضے ہیں تو اس صورت میں بینک تو تاریخ آنے پر زلوۃ کاٹ لیٹا ہے حالانگہ اس رقم سے قرضے منہا نہیں ہوتے، جس کے بنتیج میں زیادہ زلوۃ کٹ جاتی ہے۔ اب کا ایک حل تو یہ ہے کہ یا تو دے۔ بلکہ ہر شخص کو چاہئے کہ وہ اپنی رقم کرنٹ اکاؤنٹ ہی میں رکھے، سیونگ دے۔ بلکہ ہر شخص کو چاہئے کہ وہ اپنی رقم کرنٹ اکاؤنٹ ہی میں رکھے، سیونگ اکاؤنٹ میں بالکل نہ رکھ، اس لئے کہ وہ تو سودی اکاؤنٹ ہی میں رکھے، سیونگ میں زلوۃ نہیں کئی ہے۔ بہرطال ذکوۃ کی تاریخ آنے سے پہلے دہ رقم کرنٹ اکاؤنٹ میں نشقل کر دے، جب کرنٹ اکاؤنٹ سے زکوۃ نہیں کئے گی تو آپ اپ طور پر حماب منتقل کر دے، جب کرنٹ اکاؤنٹ سے زکوۃ نہیں کئے گی تو آپ اپ طور پر حماب کر کے قرض منہا کر کے ذکوۃ ادا کریں۔ دو سرا صل یہ ہے کہ وہ شخص بینک کو لکھ میرے اوپر زکوۃ واجب نہیں ہوں اور صاحب نصاب نہ ہونے کی وجہ سے میرے اوپر زکوۃ واجب نہیں ہے۔ اگر یہ لکھ کر دے وے تو قانوناً اس کی رقم سے میرے اوپر زکوۃ واجب نہیں ہے۔ اگر یہ لکھ کر دے وے تو قانوناً اس کی رقم سے میرے اوپر زکوۃ واجب نہیں ہے۔ اگر یہ لکھ کر دے وے تو قانوناً اس کی رقم سے میرے اوپر زکوۃ واجب نہیں ہے۔ اگر یہ لکھ کر دے وے تو قانوناً اس کی رقم سے میرے اوپر زکوۃ واجب نہیں ہے۔ اگر یہ لکھ کر دے وے تو قانوناً اس کی رقم سے میرے اوپر زکوۃ واجب نہیں ہے۔ اگر یہ لکھ کر دے وے تو قانوناً اس کی رقم سے

ممینی کے شیئرز کی زکوہ کاٹنا

زكوة نبيس كافي جائے گ۔

ایک مسئلہ سمینی کے شیئرز کا ہے۔ جب سمپنی شیئرز پر سالانہ منافع تقسیم کرتی

ہے تو اس وقت وہ کمپنی ذکوۃ کاٹ لیتی ہے، لیکن کمپنی ان شیئرزی جو زکوۃ کا ٹی ہے وہ اس شیئرزی فیس ویلیو (FACE VALUE) کی بنیاد پر زکوۃ کا ٹی ہے، حالانکہ شرعاً ان شیئرز کی مارکیٹ قیمت پر زکوۃ واجب ہے، الہذا فیس ویلیو پر جو زکوۃ کاٹ کی گئ ہے وہ تو اوا ہوگئ البتہ فیس ویلیو اور مارکیٹ ویلیو کے درمیان جو فرق ہے، اس کا آپ کو اس بنیاد پر حساب کرنا ہوگا جس کی تفصیل شیئرز کی ذکوۃ کے بارے میں بیان کی گئ ہے مثلاً ایک شیئر کی فیس ویلیو بچاس روپے تھی اور اس کی مارکیٹ ویلیو ساٹھ روپے ہے، تو اب کمپنی والوں نے بچاس روپے کی ذکوۃ اوا کردی، الہذا وس روپے کی ذکوۃ اوا کردی، الہذا وس روپے کی ذکوۃ آپ کو الگ سے نکائی ہوگ۔ کمپنی کے شیئرز اور این آئی ٹی یوٹ دونوں کی زکوۃ آپ کو الگ سے نکائی ہوگ۔ کمپنی کے شیئرز اور این آئی ٹی یوٹ دونوں کے اندر یمی صورت ہے، الہذا جہاں کہیں فیس ویلیو پر ذکوۃ کئی ہے وہاں مارکیٹ ویلیو کا حساب کرکے دونوں کے درمیان جو فرق ہے اس کی ذکوۃ اوا کرنا ضروری

#### ز کوة کی تاریخ کیامونی چاہئے؟

ایک بات یہ سمجھ لیں کہ زکوۃ کے لئے شرعاً کوئی تاریخ مقرر نہیں ہے اور نہ کوئی زمانہ مقرر ہے کہ اس زمانے میں یا اس تاریخ میں ذکوۃ اوا کی جائے، بلکہ ہر آدی کی ذکوۃ کی تاریخ جدا ہوتی ہے۔ شرعاً ذکوۃ کی اصل تاریخ وہ ہے جس تاریخ اور جس دن آدی پہلی مرتبہ صاحب نصاب بنا، مثلاً ایک شخص کیم محرم الحرام کو پہلی مرتبہ صاحب نصاب بنا تو اس کی ذکوۃ کی تاریخ کیم محرم الحرام ہوگئ، اب آئندہ ہر سال اس کو کیم محرم الحرام کو اپنی ذکوۃ کا حساب کرنا چاہئے۔ لیکن اکثر ایسا ہوتا ہے کہ لوگوں کو یہ یاد نہیں رہتا کہ ہم کس تاریخ کو پہلی مرتبہ صاحب نصاب بنے تھے، اس لئے اس مجبوری کی وجہ سے وہ اپنے لئے کوئی ایس تاریخ ذکوۃ کے حساب کی مقرر کر لے جس میں اس کے لئے حساب لگانا آسان ہو، پھر آئندہ ہر سال اس تاریخ کو زکوۃ کا حساب کی مقرر کر لے جس میں اس کے لئے حساب لگانا آسان ہو، پھر آئندہ ہر سال اس تاریخ کو زکوۃ کا حساب کی ذکوۃ کا حساب کی در کو تاریخ در میں اس کے لئے حساب لگانا آسان ہو، پھر آئندہ ہر سال اس تاریخ کو تاریخ در کی دوجہ سے دو تاریخ در کو تاریخ در کو تاریخ در کو تاریخ در کر کے در کو تاریخ در کر کو تاریخ در کو تاریخ در

# كيار مضان المبارك كي تاريخ مقرر كرسكتي بين؟

عام طور پر لوگ رمضان المبارك ميں زكوة نكالتے بين، اس كى وجه يد ہے كه مدیث شریف میں ہے کہ رمضان السارک میں ایک فرض کا تواب سر گنا بڑھا دیا جاتا ہے، البذا زكوة بھى چونكه فرض ہے اگر رمضان السبارك ميں اداكريں كے تواس کا تواب بھی ستر گنا ملے گا۔ بات انی جگہ بالکل درست ہے اور یہ جذبہ بہت اجھا ہے، لیکن اگر کسی شخص کو اپنے صاحب نصاب بننے کی تاریخ معلوم ہے تو محض اس ثواب کی وجہ سے وہ شخص رمضان کی تاریخ مقرر نہیں کرسکتا، لہذا اس کو چاہئے کہ اس تاریخ پر این زلوۃ کا حساب کرے۔ البتہ زلوۃ کی ادائیگی میں بیہ کرسکتا ہے کہ اگر تھوڑی تھوڑی ذکوۃ ادا کر رہا ہے تو اس طرح ادا کرتا رہے اور باتی جو یے اس کو رمضان المبارك ميں اداكر دے۔ البته اگر تاريخ ياد نہيں ہے تو پھر گنجائش ہے كہ ر مضان السارك كى كوئى تاريخ مقرر كرك، البته احتياطاً زياده ادا كردے تاكه اگر تاریخ کے آگے پیچیے ہونے کی وجہ سے جو فرق ہو گیا ہو وہ فرق بھی پورا ہوجائے۔ پرجب ایک مرتبہ جو تاریخ مقرر کرلے تو پھر ہرسال ای تاریخ کو اپنا حساب لكائ اوريد ديكھ كه اس تاريخ بين ميرے كياكيا اتائے موجود بين اس تاريخ بين نقد رقم کتنی ہے، اگر سونا موجود ہے تو ای تاریخ کی سونے کی قیمت لگائے، اگر شیرز ہیں تو ای تاریخ کی ان شیرز کی قیمت لگائے، اگر اطاک کی قیمت لگانی ہے تو اس تاریخ کی اطاک کی قیمت لگائے اور چر ہر سال اس تاریخ کو حساب کر کے ذکوۃ ادا كرنى چائ، اس تاريخ سے آگے يچھے نہيں كرنا چاہے-

بہرحال، زکوہ کے بارے میں یہ تھوڑی سی تفصیل عرض کردی۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ان احکام پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

وآخردعواناان الحمدلله رب العالمين

#### سوالات اور جوابات

بیان کے بعد حاضرین مجلس نے کچھ تحریری سوالات پیش کے، حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب نے ان کے جوابات دیے۔ ان سوال و جواب کو پیش کیا جارہا ہے۔

## چاند کی تاریخ مقرر کرنا

سوال(۱) کیا ذکوۃ کا حساب کرنے کے لئے انگریزی تاریخ مقرر کر سکتے ہیں یا چاند ہی کی تاریخ مقرر کرنا ضروری ہے؟

جواب: چاند ہی کی تاریخ مقرر کرنا ضروری ہے، انگریزی تاریخ مقرر کرنا درست نهد

## زبور کی زکوہ کس کے ذیتے ہے؟

سوال (۲) بہت ی خواتین اپنے شوہروں کو کہتی ہیں کہ ہمارے زیور کی ذکوۃ آپ
اداکریں، کیوں کہ ہمارے پاس ذکوۃ اداکرنے کے لئے پینے نہیں ہیں۔
ایی صورت میں اگر شوہر ذکوۃ اداکردے تو ذکوۃ اداہوگی یا نہیں؟
جواب: یہ بات مجھ لیس کہ جو شخص صاحب نصاب ہے اور اس پر ذکوۃ فرض
ہواب: یہ بات مجھ لیس کہ جو شخص صاحب نصاب ہے اور اس پر ذکوۃ فرض
ہواب: یہ بات مجھ لیس کہ جو شخص صاحب نصاب ہے اور اس پر ذکوۃ فرض
ہواب: یہ بات محرح زکوۃ کا نجود ذہہ دار ہے۔ جس طرح شوہر کے
دار ہے، اس طرح زکوۃ کا بھی خود ذہہ دار ہے۔ جس طرح شوہر کے
ذیتے بیوی کی نماز نہیں، اس طرح شوہر کے ذیتے بیوی کی ذکوۃ نہیں
ہے، اگر بیوی خود صاحب نصاب ہے، تو ذکوۃ اداکر ناای کے ذیتے فرض

ہ، اور بیوی کا یہ کہنا کہ میرے پاس ذکوۃ ادا کرنے کے پیے نہیں ہیں، یہ بات اس لئے درست نہیں کہ اگر پیے نہ ہوتے تو ذکوۃ واجب ہیں کیوں ہوتی؟ اور اگر بیوی کے پاس صرف زیور ہے اور زیور کی وجہ ہیں کیوں مواحب نصاب بن گئ ہے اور اس کے پاس الگ سے پینے نہیں ہیں تو وہ اپنے زیور ہی کر ذکوۃ ادا کرے۔ لیکن اگر شوہر خوش دلی سے اس کی یہ درخواست قبول کرلے اور اس کی طرف سے ذکوۃ ادا کردے تو ذکوۃ ادا کردے تو ذکوۃ ادا ہو جائے گی۔

البتہ یہ یاد رکھنا چاہئے کہ بیوی کے ذیتے اس زیور کی زکوۃ فرض ہے جو اس کی ملکیت میں ہو، لیکن اگر وہ زیور شوہر کی ملکیت میں ہے خواہ بیوی ہی پہنتی ہو تو اس کی ذکوۃ بیوی پر فرض نہیں، شوہر کو دینی ہوگا۔

#### مالک بناکر دینا ضروری ہے

سوال (۳) بہت سے مالدار ایسے ہیں جن کے علاقوں میں سینکروں غریب ہوتے ہیں گروہ مالدار لوگ صرف اپنی برادری کی انجمن میں دیتے ہیں، اور پھروہ انجمن قبرستان کی زمین، شادی ہال وغیرہ پر حیلہ تملیک کا ذریعہ اختیار کرکے ان پر خرچ کرتی ہے اور غریب لوگوں کو وہ زکوۃ نہیں ملت۔ کیا یہ طریقہ درست ہے؟

اس کا جواب پہلے عرض کر چکا ہوں کہ جو غریب صاحب نصاب نہیں

ہے، اس کو مالک بناکر زکوۃ دینا ضروری ہے۔ کوئی بھی ایساکام جس میں ملک نہ پائی جائے مثلاً کوئی عمارت تقیر کمرنا ہو یا قبرستان خرید کروقف کرنا ہو یا مجربہ ہو، ان پر زکوۃ صرف نہیں کی جاسکتی۔

اوریہ جو تملیک کاحیلہ عام طور پر کیا جاتا ہے کہ کسی غریب کو زکوۃ

دے دی اور اس سے کہا کہ تم فلال کام پر خرج کردو، وہ غریب بھی جانتا ہے کہ یہ میرے ساتھ کھیل ہو رہاہے اور حقیقت میں مجھے اس زکوۃ کی رقم میں سے ایک پیسے کا بھی اختیار نہیں ہے تو یہ محض ایک حیلہ ہے، اور اس کی وجہ سے تھم میں کوئی تبدیلی نہیں آتی۔

# پلبٹی پرز کوۃ کی رقم لگانا

سوال (٣) آجكل بهت سے ادارے زكوۃ اور دوسرے عطیات جمع كرنے كے لئے بہت سى رقم پلبنى پر خرچ كر ديتے ہيں۔ توكيا زكوۃ كى رقم اس طرح خرچ كرنا جائز ہے؟

جواب: پلبٹی پر زکوۃ کی رقم خرچ کرنا جائز نہیں۔

#### مدارس کے طلبہ کو زکوۃ دینا

سوال (۵) ذکوۃ کا بہترین مصرف تو غرباء اور مساکین ہیں لیکن ہمارے ہاں دینی مدارس اور دو سرے اداروں کی وجہ سے زکوۃ کا یہ مصرف تقریباً ختم ہوکر رہ گیا ہے، ہدارس والے زکوۃ لے جاتے ہیں اور پھروہ لوگ مسجد پر بھی زکوۃ خرچ کرنے کے لئے تملیک کرا لیتے ہیں، وہ غریب لوگ جو سارا سال زکوۃ کی آس میں اپنے بچوں کی شادیاں اور دیگر امور التواء میں رکھتے ہیں، وہ کیا کریں؟

جن اداروں میں زکوۃ کو صحیح طور پر ان کے شری مصرف میں خرج کرنے کا انظام موجود نہیں ہے، ان اداروں کو ذکوۃ نہ دین چاہئے بلکہ غریبوں کو مالک بناکر ذکوۃ دین چاہئے۔ البتہ اگر کسی ادارے میں با قاعدہ شری طریقے پر زکوۃ خرچ کرنے کا انظام موجود ہے وہاں ذکوۃ دین چاہئے، اس لئے کہ جس طرح اور فقراء اور غرباء ذکوۃ کے حقدار ہیں،

اس طرح وہ طلبہ جو دین کی تعلیم حاصل کر رہے ہیں اور وہ غریب بھی ہیں تو وہ طلبہ اور زیادہ حقدار ہیں، کیونکہ انہوں نے دین کی تعلیم کے لئے اپنے آپ کو وقف کر دیا ہے۔ اس لئے جن اداروں میں صحیح انظام موجود ہو وہاں بے کھٹک زکوۃ دے سے ہیں۔ البتہ اگر اپنے رشتہ داروں اور پڑوسیوں میں مستحقین زکوۃ موجود ہیں تو ان کو مقدم رکھنا چاہئے۔ واروں اور پڑوسیوں میں مستحقین زکوۃ موجود ہیں تو ان کو مقدم رکھنا چاہئے۔

#### تاریخ زکوہ پرنصاب سے کم مال ہونا

سوال (٢) اگر ذكوة كى تاريخ مقرر ب اب سال گزرنے كے بعد جب وہ تاريخ آئى تو اس وقت نصاب سے كم مال تھا تو كيا اس صورت ميں ذكوة ادا كرنى ہے يا نہيں ؟

اب: اگر ذکوۃ کا حماب کرنے کے لئے آپ نے جو تاریخ مقرر کی ہے، اس تاریخ میں آپ کے پاس نصاب کے بقدر مال نہیں ہے تو آپ کے ذینے ذکوۃ واجب نہیں۔

#### ضرورت سے زائد مال کامطلب

سوال (ع) ضرورت سے زائد مال کی کیا تعریف ہے، کیونکہ یہ ضروریات ہر ایک کی مختلف ہوتی ہیں؟

شرورت سے زائد مال سے مرادیہ ہے کہ گھر میں جو اشیاء کھانے پینے کی استعمال ہونے والے برتن وغیرہ ہیں، اس طرح بہننے کے کپڑے ہیں اور گھر کا اثاثہ جو گھر میں استعمال ہوتا رہتا ہے، وہ سب ضروریات میں داخل ہیں۔ اور پھر ہر آدمی کی ضروریات بھی مختلف ہوتی ہیں، بعض لوگ وہ ہیں جن کے پاس مہمان بہت کثرت سے آتے ہیں تو اب اس

کو ان کے لئے بہت سارے سامان بستر وغیرہ رکھنے پڑتے ہیں، بعض لوگ و، ہوتے ہیں جن کے پاس اس طرح مہمان نہیں آتے۔ بہرحال یوں سمجھ لیں کہ وہ سامان جن کو بھی استعال کرنے کی نوبت ہی نہیں آتی، ایبا سامان ضرورت سے زائد سمجھا جائے گا۔

#### ٹیلیویژن ضرورت سے زاکد ہے

سوال (٨) کیاٹیلوین ضرورت سے زائد ہے؟

جواب: ملى الله ميليويرن يقيناً ضرورت سے زائد ہے۔

## تغميرات برزكوة كاحكم

سوال (۹) میتالوں کی تغیراور مدارس کی تغیر پر زکوۃ خرچ کرنا چاہیں تو اس کا صحیح طریقہ کیا ہے؟

حقیقت میں تو تقیرات پر زکوة کی رقم خرچ نہیں ہوسکتی، اور آجکل جو حلیہ تملیک کیا جاتا ہے جس میں جانبین کو معلوم ہوتا ہے کہ یہ حقیقت

میں تملیک نہیں ہے، ایا حلہ تو کسی طرح بھی معتر نہیں۔ لیکن یہ

صورت ہو سکتی ہے کہ جن لوگوں کے لئے تعمیر کی جارہی ہے واقعۃ ان کو وہ رقم مالک بناکر دے دی جائے اور چو تکہ وہ جانتے ہیں کہ یہ رقم

مارے کئے اور ہمارے مصرف میں استعال ہوگی لہذا پھروہ لوگ وہ رقم

اپنے طور پر خوش دلی سے اس تعمیر کے لئے دے دیں تو اس کی گنجائش

#### ذكوة ميس كهانا كطلانا

سوال (۱۰) زکوۃ کے طور پر کھانا پکاکر دینا درست ہے یا نہیں؟ کی رہے مستقد سے ایک کر دینا درست ہے یا نہیں؟

جواب: کھانا پکاکر مستحقین زکوہ کو مالک بنا کر دینا درست ہے۔

#### ز كوة ميں كتابيں دينا

سوال (۱۱) کتابوں کی اشاعت میں ذکوۃ کی رقم لگ عتی ہے یا نہیں؟

ب: کتابوں کی اشاعت میں زکوۃ کی رقم نہیں لگ سی، البتہ اگر وہ کتابیں دکوۃ کو مالک بناکر دی جائیں گی تو اس سے ذکوۃ کے طور پر مستحقین ذکوۃ کو مالک بناکر دی جائیں گی تو اس سے

ز کوة ادا موجائے گی۔

#### مال تجارت کی قیمت کا تعین

سوال (۱۲) اگر کسی مال تجارت کاریٹ کنفرم نہ ہو اور وہ مال بازار میں عام فروخت نہ ہو اور وہ مال بازار میں عام فروخت نہ ہو تا ہو۔ اس کے ریٹ اپن صوابدید کے مطابق مقرر کر کے اس پر

کہ او کا او کہ او کہ کر فروخت کرنا چاہیں لیکن وہ مال ابھی تک فروخت مخصوص نفع رکھ کر فروخت کرنا چاہیں لیکن وہ مال ابھی تک فروخت

نہیں ہوا اور نہ اب فروخت ہونے کا امکان ہے، تو اس کی قبت کا

تعین *کس طرح کری*ں؟

جواب: ال تجارت كي قيت كے تعين كرنے كا تعلق تجربہ سے ہے، تجربہ سے

اس کا فیصلہ کریں اور انصاف اور احتیاط کے ساتھ اس کی تخمینی قیمت

لگائیں کہ جب یہ سامان فروخت ہو گاتو ہمیں اس کے استے پیے ملیں گ، اس طرح قیت کا تعین کر کے اس کے حماب سے زاوۃ ادا

کرویں۔

## مال تجارت، ی کو ز کو ه میں دینے کا حکم

سوال (۱۳۳) ایک مال تجارت ہمارے پاس موجود ہے گروہ فروخت نہیں ہو رہاہے تو اس مال کو ہم بطور ز کوۃ کے مستحق کو دے سکتے ہیں یا نہیں؟ جی ہاں، زکوۃ میں خود وہ چیز بھی دی جاستی ہے جس پر زکوۃ عائد ہے،

البذا سامان تجارت کی زکوة میں یہ ضروری نہیں ہے کہ نقد روپیہ ہی دیا جائے، بلکہ وہ سامان تجارت جس کی زکوۃ نکالی جارہی ہے اس سامان

تجارت کا کچھ حصہ بطور زکوہ کے دے سکتے ہیں۔ البتہ اگر وہ سامان عام

استعال کا سامان نہیں ہے اور خیال یہ ہے کہ غریب اور فقیر کو اس سے کوئی فائدہ نہیں ہوگا تو اس صورت میں انصاف کے ساتھ اندازہ اور تخینہ سے اس کی قیت لگا کر پھراس کی قیت پر زکوۃ ادا کی جائے۔

## امپورٹ کئے ہوئے مال پر ز کو ہ کا حکم

جوات:

سوال (۱۲) ہم نے ایک مال تجارت باہر کے ملک سے خریدا ہے اور ابھی ہمارے قبضہ میں نہیں آیا۔ اس مال کی قبت کس حساب سے لگائی جائے؟ اس میں قاعدہ یہ ہے کہ اگر وہ سامان آپ کی ملکیت میں آچکا ہے، چاہے وہ ابھی تک آپ کے قبضے میں نہیں آیا، تب تو اس سامان کی قیت لگائی جائے گی۔ لیکن اگر وہ سامان آپ کی ملکیت میں نہیں آیا، تو اس صورت میں جتنے پیے آپ نے اس کی خریداری میں لگائے ہیں، صرف ان پیوں یر زکوہ واجب ہوگی۔ مثلاً فرض کریں کہ آپ نے ایک سامان امپورٹ کیا اور وہ سامان آپ کی ملکیت میں آگیا ہے اگرچہ وہ سامان ابھی راتے میں ہے آپ کے قبضے میں نہیں آیا، تب تو اس سامان کی قیمت لگا کر زکوۃ اوا کی جائے گی۔ لیکن اگر وہ سامان ابھی آپ

کی ملکت ہی میں نہیں آیا، اس لئے کہ سودا ہی مکمل نہیں ہوا تو اس صورت میں اس مال کی خریداری میں جتنی رقم لگائی ہے اس رقم پر زکوۃ واجب نہیں ہوگ۔

# سمنسی تاریخ سے قمری تاریخ ی طرف تبدیلی تس طرح ہو؟

سوال (۱۵) شروع ہی سے میں انگریزی تاریخ کے حباب سے ذکوۃ ادا کرتا ہوں۔ اب میں قمری تاریخ کا تعین کس طرح کروں؟

آئدہ کے لئے تو آپ کسی قمری تاریخ کا تعین کرلیں، اور اب تک آپ جو سمنی تاریخ کے حساب سے زلوۃ ادا کرتے چلے آئے ہیں، تو اس میں ہر سال جو تقریباً چند دنوں کا فرق چلا گیا ہے اس کی تلافی کے لئے آپ سمنی سال کے لئے 2.60 کا حساب کریں اور جو فرق نکاتا ہو اس کی مزید ذکوۃ ادا کریں۔

#### خالص سونے پرز کوۃ ہے

سوال (۱۲) سونے کے زیور میں کھوٹ اور نگینوں کی قیمت اور وزن شامل ہو تا ہے، توکیا زیور کے پورے وزن پر زکوۃ واجب ہوگی یا کھوٹ کاوزن اور اس

کی قیمت الگ کرنی ہوگی؟

جواب: زکوۃ ادا کرتے وقت زیور میں نگینوں کی قیمت اور کھوٹ کو نکالا جائے گا۔ گا، صرف خالص سونے پر زکوۃ ادا کی جائے گا۔

#### مجابدين كوز كوة دينا

سوال (١٤) کیا جہاد میں کافروں سے برسر بیار مجاہدین کو زکوۃ ری جاسکتی ہے؟

جواب: جی ہاں! دی جاستی ہے جب کہ وہ جہاد میں گلے ہوئے ہوں، اس لئے کہ مجاہدین بھی زکوۃ کا ایک مصرف ہیں۔

#### تھوڑی تھوڑی کرکے ذکوۃ دینا

سوال (۱۸) بعض تاجر زکرہ کا حساب لگا کر کیکشت ادا نہیں کرتے، بلکہ اس زکوہ کی رقم کو قابل اوا کھاتے میں درج کر دیتے میں اور پھر تھوڑی تھوڑی کر کے زکوہ ادا کرتے میں، اور زکوہ کی مکمل ادائیگی تک وہ رقم کا روبار میں گی رہتی ہے، کیا یہ صورت جائز ہے؟

جواب: زکوہ تھوڑی تھوڑی ادا کرنا جائز ہے، مگر کوشش یہ کرنی چاہئے کہ زکوہ جتنی جلد ادا ہوجائے تو بہترہے۔

#### ایک سے زائد گاڑی پرز کوۃ

سوال (۱۹) اگر کسی شخص کے پاس ایک سے زائد گاڑیاں ہیں تو ان پر زکوۃ ہے یا نہیں؟

اگر ایک سے زائد گاڑیاں استعال ہی کے لئے ہیں تو ان پر ذکوۃ نہیں ہے، لیکن اگر کوئی گاڑی بیت سے خریدی ہو تو اس گاڑی پر زکوۃ واجب ہے۔

#### كرايه كے مكان پر ذكوة

سوال (۲۰) کیا کرایہ پر دیے ہوئے مکان پر زکوۃ ہے یا نہیں؟ جواب: کرایہ پر دیے ہوئے مکان کی مالیت پر زکوۃ واجب نہیں ہے، البتہ جو

كرايه برماه آئے گاوه كرايه آپ كى نقد رقم ميں شامل موگا اور سال ك

ختم ہونے پر صاحب نصاب ہونے کی صورت میں اس پر زکوۃ واجب ہوگ۔

# قرض مانگنے والے کو زکوۃ

جواب:

جوات:

سوال (۲۱) اگر کوئی شخص قرض مانگے اور احمال بیہ ہے کہ بیہ شخص قرض واپس نہیں کرے گا تو اس کو قرض بتا کر دل میں ذکوۃ کی نیت کر کے رقم

دے دیں تو زکوۃ ادا ہوجائے گی یا نہیں؟

جی ہاں، اس طرح دینے سے بھی زکوۃ ادا ہوجاتی ہے بشرطیکہ شروع میں رقم دیتے وقت ہی زکوۃ کی نیت ہو۔ ادر یہ نیت ہو کہ اگر یہ واپس لائے گاتو اس سے واپس نہیں لوں گاتو اس طرح بھی زکوۃ ادا ہوجاتی

## اگربینک صحیح مصرف پرز کوة خرج نه کرے؟

سوال (۲۲) جیسا کہ آپ نے فرمایا کہ اگر بینک زکوۃ کاٹ لے تو زکوۃ ادا ہوجاتی ہے لیکن ہمیں اس کا پتہ نہیں کہ وہ صحیح مصرف پر خرچ کرتا ہے یا نہیں، لہذا اگر بینک صحیح مصرف پر زکوۃ نہ لگائے تو کیا ہماری زکوۃ ادا ہو جائے

كى؟ هارك ذي پر زكوة باقى تو نهيس ره جائے گى؟

حکومت جو زکوۃ وصول کرتی ہے تو حکومت کے وصول کرتے ہی ذکوۃ ادا ہوجاتی ہے۔ اب حکومت کا یہ فرض ہے کہ وہ صحیح مصرف پر خرچ کرے گی تو اس کی ذہہ داری کرے، اگر حکومت صحیح مصرف پر خرچ کرے گی تو اس کی ذہہ داری ادا ہوجائے گی اور اگر صحیح مصرف پر خرچ نہیں کرے گی تو وہ گناہ گار موگی لیکن آپ کی ذکوۃ ادا ہوجائے گی۔

# ز کو ہ کی تاریخ بدلنے کا حکم

سوال (۲۳) اگر کوئی شخص اپنی زکوہ کی تاریخ بدلنا چاہتا ہے تو وہ بدل سکتا ہے یا

جیسا کہ پہلے بتایا تھا کہ ہر شخص کی زکوہ کی تاریخ وہ ہے جب وہ پہلی بار صاحب نصاب بنا، لیکن جب ایک تاریخ بن گی تو پھر آئندہ اس کو وہی تاریخ رکھنی چاہئے اس کو بدلنا درست نہیں۔

## اپنے پراویڈنٹ فنڈسے لئے ہوئے قرض کا تھم

سوال (۲۴) اگر کسی شخص نے ممینی سے اپنے پراویڈنٹ فنڈ سے قرض لیا ہے تو کیاوہ قرض میں شار ہو گایا نہیں؟

اگر کسی شخص نے اپنے پراویڈنٹ فنڈ سے قرض لیا ہے تو چونکہ وہ اس کی این ہی رقم ہے، اس لئے اس قرض کو این مجموعی رقم ہے قرض کے طور پر منہا نہیں کیا جائے گا۔

## ز کوۃ کی ادائیگی کے لئے نیت ضروری ہے

سوال (۲۵) میں نے اپنے ملازم کو شادی کی مدیس ۲۵ ہزار روپے دیے اور اس سے کہا کہ اس میں سے دس ہزار رویے تہارے ہیں، اور ۱۵ ہزار رویے قرض ہیں جو تمہیں واپس کرنا ہے۔ یہ ۱۵ ہزار روپے اگرچہ زکوۃ ہی کے تے لیکن یہ سوچا کہ اس سے واپس لے کر کسی اور کو یہ زکوۃ میں دے دول گا۔ کیا میرایہ فیصلہ درست ہے؟

جی ہاں، اگر آپ نے شروع بی میں یہ نیت کرلی کہ اس میں سے دس

ہزار روپے تو اس کو زکوۃ کے طور پر دیے ہیں اور باقی قرض ہیں تو اس

میں کوئی حرج نہیں۔ آپ کے دس بزار روپے بطور زکوۃ کے ادا ہوجائیں گے جات مار روپ بطور زکوۃ کے ادا نہیں ہوتے وہ جب وصول ہونے کے بعد دوبارہ زکوۃ کی نیت سے ادا کریں گے تو اس وقت ادا ہوجائیں گے۔

#### اینے ملازم کوزکوة دینا

سوال (٢٦) کیا اپنے ملازم کو زکوۃ دے بکتے ہیں، اور کیا اس کا صاحب نصاب نہ ہونا ضروری ہے؟

ملازم ہویا نہ ہو، جس کو زکوۃ دے رہے ہیں اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ صاحب نصاب نہ ہو، کس بھی صاحب نصاب کو زکوۃ نہیں دی جاسکتی، جاہے وہ ملازم ہی کیوں نہ ہو۔ البتہ ملازم کو دی ہوئی زکوۃ اجرت میں اضافے کا اجرت میں اضافے کا مطالبہ کرے تو اضافہ بھی اس بنا پر نہ روکیں کہ تمہیں ہم زکوۃ بھی ویت ہیں، یعنی زکوۃ کاکوئی اثر س کی تنوی ہے نہ پرنا چاہے۔

## طلبه كوونليفي كيطور برزاءة دينا

وال (٢٧) مرارس ميں طالب علم أو صانے ك وظيفے كے طور پر مثلاً بانچ سوروپ في الله الله الله و الله الله الله علم أو صاف ك وظيف كے طور پر مثلاً بانچ سوروپ فيس كے طور پر وہ رقم الله عارس وصول كرليس تو اس طرح كرنے سے ذكوة اوا موجائے گي يا أميں؟

جواب: جي بال زكوة اوا موجائ كي اوراس طرح كرفي من كوفي من فهيس

# شيئرز پر ملنے والے سالانہ منافع پر زکوۃ کا تھم

سوال (٢٨) كياشيئرزير ملنے والے سالاند منافع پر زكوة واجب ب يانبين؟

جو نقد رقم تاریخ زکوۃ میں آپ کے پاس موجود ہے، چاہے وہ رقم کسی بھی ذریعہ سے آئی ہو، چاہے شیئرز پر ملنے والے سالاند نفع کے طور پر

آپ کو ملی ہو یا کسی نے ہدیہ میں آپ کو دی ہو یا دکان کی آمدنی سے حاصل ہوئی ہو، ان سب پر زکوۃ واجب ہے۔

#### شیئرز کی کون سی قیمت معتبر ہوگی؟

جواب:

سوال (۲۹) اگر تیئرز فروخت کرنے کی نیت سے خریدے لیکن بازار میں ان کی قیمت بہت زیادہ گر جانے کی وجہ سے ان کو فروخت نہ کریں تو کیا زکوۃ کی تاریخ آنے پر ان شیئرزکی زکوۃ مارکیٹ ریٹ پر دی جائے گی یا اس

کی خرمداری کی قیت پر دی جائے گی؟ جواب: مارکیٹ ریٹ پر زکوہ دی جائے گی چاہے مارکیٹ میں نرخ کر گیا ہو یا

بڑھ گیا ہو۔

#### ضرورت سے زائد سامان کے ہوتے ہوئے زکوۃ دینا

سوال (۳۰) اگر ایک شخص کے گھر میں بظاہر ضرورت کا تمام سامان ٹی وی، وی می آر وغیرہ موجود ہے گروہ ضرورت مند ہے مثلاً علاج کے لئے اور بچوں کی تعلیم اور شادی وغیرہ کے لئے پیپوں کی ضرورت ہے لیکن شرم کے مارے کھلے عام لوگوں سے نہیں مانگ سکتا۔ کیا ایسے شخص کو زکوۃ دے ملائے ہیں؟

سنتے ہیں؟ س

واب: اگر اس شخص کو واقعہ ان کاموں کے لئے پیپور) کی ضرورت ہے تو

سب سے پہلے ئی دی، وی می آر فروخت کر کے بیے حاصل کرے۔ جب اس قتم کی اشیاء فروخت کر دے اور ضرورت سے زائد سامان اس کے پاس نہ رہے تو پھرایے مستحق شخص کو زکوۃ دینے کی گنجائش ہوگی اس سے پہلے نہیں۔

دوسرا کتہ یہ ہے کہ جس شخص کی ملکت میں ٹی دی یا دی می آر ہے، اسے تو زلاق نہیں دے سکتے لیکن اگر اسکی بیوی یا بالغ اولاد میں کوئی غیرصاحب نصاب مستحق زلاقہ ہے تو اسے زلاقہ دے سکتے ہیں۔

## مریض کوز کوة کی مدسے دوادینا

سوال (۳۱) ایسا مریض جو غریب ہو اور سید نہ ہو، ایک ڈاکٹراس کو دوائی ذکوہ کی مد سے دے سکتا ہے یا نہیں؟

جواب: ایسے مریض کو ڈاکٹرز کوۃ کی مدسے دوا دے سکتا ہے۔

# بچیوں کے زبور پرزکوۃ کا حکم

سوال (۱۳۲) بعض او قات والدین اپی غیر شادی شده بچیوں کو زیور بنا کر دے دیتے بیں، اور ان بچیوں کا کوئی ذریعہ آمدنی بھی نہیں ہوتا، لیکن وہ بچیاں اس زیور کی مالک ہوتی ہیں۔ اب وہ بچیاں اس زیور کی زگوۃ کس طرح ادا کرس؟

اگر بچیاں نابالغ میں اور والدین نے وہ زیور ان کی ملیت میں اس طرح دیا ہے کہ اب وہ زیور نہ بچیوں سے لیا جائے گا اور نہ وہ دو سروں کو دیا جائے گا اور نہ وہ دو سروں کو دیا جائے گا تو اس صورت میں تو اس زیور پر زکوۃ نہیں، اس لئے کہ نابالغ پر زکوۃ واجب نہیں۔ لیکن اگر بچیاں بالغ ہیں اور والذین نے زیور کا مالک ان کو بناویا ہے، تو اس صورت میں خود اس بکی پر اس زیور

کی ذکوۃ فرض ہے۔ اگر اس کے پاس کوئی ذریعہ آمدنی نہیں ہے تو پھریا تو والدین اس کی طرف سے اس کی اجازت سے ذکوۃ ادا کردیں، اور اگر یہ ممکن نہ ہو تو زیور فروخت کر کے ذکوۃ ادا کرنی ہوگی۔

## کیازیور فروخت کرے ذکوۃ اداکریں؟

سوال (۳۳)اگر اس طرح ہر سال زیور فروخت کر کے ذکوۃ ادا کرتے رہیں تو پھر تو ایک وقت آئے گاکہ سارا زیور ختم ہوجائے گا؟

سارا زیور ختم نہیں ہوگا بلکہ ساڑھے بادن تولہ چاندی کے بقدر ضرور باقی رہے گا، اس لئے کہ جب ساڑھے بادن تولہ چاندی کی مقدار سے کم ہو جائے گااور زکوۃ ہی واجب نہیں رہے گی۔

## تاریخ ز کوهٔ پر حساب ضرور کرلیس

سوال (٣٣) ایک شخص کو شادی کے موقع پر جو تحفے ملے اور منہ دکھائیاں ملیں، اس
کے نتیج میں وہ صاحب نصاب ہوگیا، اگر اگلے سال بھی صاحب نصاب
رہے تو اگلے سال ای تاریخ کو اس پر زکوۃ واجب ہوگ۔ اب اگر
آئندہ سال وہ تاریخ تو آگئ، لیکن رمضان کے آنے میں ابھی پانچ ماہ باقی
جیں تو کیا وہ رمضان آنے پر ایک سال پانچ ماہ کی ذکوۃ ادا کرے یا وہ کوئی
اور طریقہ اختیار کرے؟

وہ یہ کرے کہ جس تاریخ کو سال پورا ہو جائے اس تاریخ کو زکوۃ کا حساب تو لگا لے کہ میرے ذکے اتنی زکوۃ واجب ہوئی، پھر حسب ضرورت اداکر تا رہے۔ اگر رمضان تک کوئی مناسب مصرف نہ ملے تو جو زکوۃ بکی ہوئی ہو وہ رمضان میں ادا کردے۔ لیکن اگر فوری مصرف موجود ہے اور ہرورت مند موجود ہے تو زکوۃ رمضان تک ہرگز مؤخر نہ

كرنى چاہئے ہر صورت ميں انشاء الله ضرورت مند كو فوراً دينے ميں زيادہ ثواب ہے۔

# پکڑی کی رقم پرز کوۃ کا تھم

سوال (۳۵) پگڑی پر مکان خریدا اور پھر مزید آگے کرایہ پر دے دیا۔ اس کی ذکوۃ کسوال (۳۵) مسلمرح دی جائے گی؟

جواب: پگڑی پر مکان خریدا نہیں جاتا، بلکہ کرایہ پر لیا جاتا ہے۔ شرعاً اس کا تھم یہ ہے کہ پگڑی کوئی قابل زکوۃ چیز نہیں، بلکہ جو مکان کرایہ پر دیا ہوا ہے اور اس کاجو کرایہ آرہاہے وہ جب آمدنی کی شکل میں جمع ہو، اور پھر سال کے آخر میں تاریخ ذکوۃ پر جو باقی رہے اس پر ذکوۃ واجب ہوگ۔ اصل میں اس پر واجب ہے کہ وہ رقم کرایہ دار کو واپس کرے، چاہے

# گرول پر فروخت کی ہوئی بلڈ نگ پرز کوة

سوال (٣٦) اگر ایک شخص کے پاس ایک بلڈنگ ہے جو اس نے گڈول پر فرہ خت کر دی ہے، کیاوہ اس پر زکوۃ دے گایا نہیں؟

اگر عمارت یا بلڈنگ چاہے گڈول پر فروخت کی ہو یا کسی اور ذریعہ سے فروخت کی ہو، جب آپ کے پاس نقد رقم آگئ تو نقد رقم کا جو حکم ہے وہی حکم اس پر جاری ہوگا۔ یعنی سال کے ختم پر تاریخ زگوۃ آنے پر جو رقم باتی ہوگی اس پر ذکوۃ واجب ہوگی۔

# جس قرض کی واپسی کی امیدنه مو،اس کا حکم

سوال (٣٤)اگر ایک شخص نے اپنا مال ادھار فروخت کیا ہوا ہے اور پارٹی رقم ادا

نہیں کر رہی ہے تو اس کی زکرۃ کا کیا تھم ہے؟۔ اس میں بھی پھر دو صورتیں ہیں۔ ایک یہ کہ وہ اوھار مال لینے والا مسلسل یہ کہتا رہے کہ میں اداکر دول گا۔ مرادا نہیں کر تا۔ اور دو سری صورت یہ ہے کہ وہ ادھار لینے والا واپس دیے سے صاف انکار کر دیتا ہے یا غائب ہی ہوجاتا

ہے یا اس کا انقال ہوجاتا ہے تو ان صورتوں میں زکوۃ کا کیا حکم ہے؟ جواب: اگر كسى شخص كے ذية آپ كى رقم تھى مگروہ اب واپس اداكرنے سے مرگیا ہے یا غائب ہوگیا ہے اور پتہ نہیں چل رہا ہے کہ کہال گیا، اور اب اس رقم کے واپس ملنے کی امید نہیں ہے، تو اس رقم پر زکوۃ نہیں۔ لیکن اگر ایک شخص یہ کہتا ہے کہ میں تمہاری رقم اوا کردوں گا، بظاہریہ معلوم ہو رہا ہے کہ وہ نیک نیتی سے یہ کہد رہا ہے، اگرچہ اس وقت گنجائش نہیں ہے لیکن گنجائش ہونے پر وہ واقعی دیدے گاتو اس صورت میں اس رقم پر زکوۃ واجب ہے، اس کی زکوۃ نکالنی چاہئے۔ البته اس رقم پر زكوة كى ادائے گى فورى واجب نہيں، قرض كى رقم وصول ہونے پر ادا کرسکتا ہے، گرجب رقم مل جائے گی تو بچھلے ان سالوں کی بھی زکوۃ دینی ہوگی جن میں وہ رقم وصول نہیں ہوئی تھی اور ز کوۃ بھی ادا نہیں کی گئی تھی۔

واللهاعلم بالصواب



خ و و المالية 

تنين طلاقول كاحكم شخ الاسلام حضرت مولا نامفتى محمر تقى عثمانى صاحب مظلهم میمن اسلامک پیا  َ (۵) تين طلاقوں کا حکم

يه مقاله حضرت مولانا محد تقى عثانى صاحب مظلهم كى قابل قدرتاليف"تكملة فتح الملهم"كا حصه ب،

مقالہ کی اہمیت اور ضرورت کے پیش نظر احقرنے اس کا

اردو میں ترجمہ کر دیا۔ جو پیش خدمت ہے۔



## لِسُّهِ اللَّهِ اللَّه ایک وقت میں دی گئیں تین طلاقول کا تھکم

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله واصحابه اجمعين، وعلى كل من تبعهم باحسان الى يوم الدين-

#### دومشك

اگر کوئی شخص اپی بیوی کو ایک مجلس میں یا ایک کلمہ میں تین طلاقیں دیدے تو اس کے بارے میں شرعاً دو مسلے قابل غور ہیں۔ پہلا مسلہ یہ ہے کہ اس طرح ایک مجلس یا ایک جملے میں اسمحی تین طلاقیں دینا جائز ہے یا نہیں؟ دو سرا مسلہ یہ ہے کہ کیاان طلاقوں کو ایک شار کیا جائے گایا تین ہی شار کیا جائے گا؟

## ایک ساتھ نین طلاقیں دینا جائز ہے ؟

۔ بہاں تک پہلے مسلے کا تعلق ہے کہ تین طلاقیں ایک ساتھ دیا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟ اس کے بارے میں یہ تفصیل ہے کہ امام ابو حنیفہ اور امام مالک رحمہما الله کے نزدیک اس طرح طلاق دینا حرام اور بدعت ہے۔ امام احمد بن حنبل رحمت الله علیہ کی ایک روایت بھی بی ہے، اور صحابہ کرام میں سے حضرت عمر، حضرت عملی، حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت عبداللہ بن عباس اور حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہم سے بھی بی منقول ہے۔

امام شافعی رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ یہ فعل حرام تو نہیں، البته مستحب یہ ہے کہ ایک طہر میں تین طلاقیں جمع نہ کی جائیں۔ (البندب الشیرازی: ۲۹/۲)

امام ابو تور "، امام داؤد" کا بھی ہی مسلک ہے، امام احر" کی بھی ایک راویت ہی مسلک ہے جس کو امام خرتی ہے اختیار کیا ہے۔ صحابہ کرام میں سے حضرت حسن بن علی اور حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہما ہے بھی ہی منقول ہے اور امام شعبی " کا بھی ہی قول ہے۔ دالمنی لابن قدامہ: ۱۰۲/۷)

امام شافعی رحمة الله علیه حضرت عویمر عجلانی رضی الله عنه کے واقعہ سے استدلال کرتے ہیں، چنانچہ صحیح بخاری میں ہے کہ:

﴿ فلما فرغا (يعنى من اللعان) قال عويمر رضى الله عنه: كذبت عليها يا رسول الله ان امسكتها فطلقها ثلاثا ﴾

یعنی جب یہ دونوں میاں بیوی "لعان" سے فارغ ہوگئے تو حضرت عویمر عجلانی رضی الله عنہ نے عرض کیا کہ یا رسول الله! اگر اب بھی میں اس کو اپنے پاس رکھوں تو گویا کہ میں نے اس پر زناکی جھوٹی تہمت لگائی۔ چنانچہ انہوں نے اپنی بیوی کو ای وقت تین طلاقیں دیریں۔

مند احمر کی روایت میں یہ الفاظ ہیں:

﴿ ظلمتها ان امسكتها هي الطلاق، وهي الطلاق، وهي الطلاق، وهي الطلاق ﴿ إِنَّلِ اللَّهِ طَالَ اللَّهِ اللَّلَّةِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّا

لیعن اگر میں (لعان کے بعد بھی) اس کو اپنے فات میں رکھوں تو میں نے اس پر ظلم کیا، لہذا اس کو طلاق ہے۔ یہ الفاظ سن کر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر کوئی نکیر تہیں فرمائی کہ تم نے ایک مجلس میں تین طلاقیں کیوں جمع کیں۔ آپ کا یہ سکوت اس بات کی دلیل ہے کہ ایک مجلس میں تین طلاقیں دینا حرام نہیں ہے۔

امام ابو حنیفہ " اور امام مالک " وغیرہ سنن نسائی کی ایک روایت سے استدلال کرتے میں جو محمود بن لبید سے مروی ہے کہ:

﴿اخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن رجل طلق امراته ثلاث تطليقات جميعا، فقام غضبان ثم قال: ايلعب بكتاب الله وانا بين اظهركم؟ حتى قام رجل وقال: يارسول الله الااقتله؟ ﴾

یعنی حضور اقدس صلی الله علیه وسلم کویه اطلاع دی گئی که ایک شخص نے اپی بیوی کو اسلی تن طلاقیس دیدی ہیں تو آپ غصے میں کھڑے ہوگئے اور فرمایا: کیا کتاب الله کو کھلونا بنایا جائے گا حالانکه میں تہارے درمیان موجود ہوں؟ ایک صاحب کھڑے ہوئے اور کہا یارسول الله اکیا میں اس کو قتل نہ کردوں؟

(نسائی:۸۲/۲)

اس روایت کی سند صحیح ہے (کمافی الجو ہر النق) ابن کثیر فرماتے ہیں کہ اس کی سند جید ہے (کمافی نیل الاوطار) حافظ ابن حجرؓ فرماتے ہیں کہ:

﴿ رجاله ثقات ﴾ (فتح البارى: ٩/١٥١٩)

البتہ محمود بن لبید حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں پیدا ہوئے اور حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ہے ان کا ساع ثابت نہیں ہے۔ اگرچہ بعض حضرات نے ان کو "رؤیت" کی وجہ سے صحابہ میں شار کیا ہے۔ امام احمہ" نے "مسند احمد" میں ان کے حالات تحریر کئے ہیں اور ان کی روایت کردہ چند احادیث بھی ذکر کی بیں لیکن اس میں کسی لفظ ہے بھی "ساع" کی صراحت معلوم نہیں ہورہی ہے۔ بیں لیکن اس میں کسی لفظ ہے بھی "ساع" کی صراحت معلوم نہیں ہورہی ہے۔ احقر کی رائے میں ان کی روایت کو زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ "مرسل صحابی" ہے جست ہونے میں ہمارا اور شوافع دونوں کا اتفاق ہے۔ لہذا اس روایت کے صحیح ہونے میں کوئی کلام نہیں۔ حضیہ سعید بن منصور کی ایک روایت سے بھی استدلال کرتے ہیں کہ:

وعن انس رضى الله عنه ان عمر رضى الله عنه كان اذااتى برجل طلق امراته ثلاثا اوجع ظهره ،

یعن حفرت انس رضی الله عند فرماتے ہیں کہ حضرت عمررضی الله عند کے پاس جب کوئی ایسا شخص لایا جاتا جس نے اپنی بیوی کو ایک ساتھ تین طلاقیں دی ہوں تو

جب تولی ایسا منص لایا جاتا بس نے اپی بیوی تو ایک ساتھ بین طلامیں دی ہوتا آیٹ اس کی تمریر کوڑے مارتے۔ (ذکرہ الحافظ فی الفتح: ۱۳۵۸۹ و قال سندہ صبح)

اس کے علاوہ ایک وقت میں دی گئی تین طلاقوں کے وقوع کے بارے میں جو

روایات آگے آرہی ہیں، ان میں سے بھی اکثر روایات حنفیہ کے اس مسلک کی تائید کرتی ہیں کہ ایک مجلس میں تین طلاقیں جع کرنا جائز نہیں ہے۔

جہاں تک عویمر عجلانی کے واقعہ کا تعلّق ہے تو "احکام القران" میں امام جصاص رحمة الله علیه اس کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

"امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا اس روایت سے استدال کرنا درست نہیں۔ اس لئے کہ ان کا تو یہ مسلک ہے کہ شوہر کے لعان کے فوراً بعد عورت کے لعان سے پہلے ہی میاں بیوی میں خود بخود جدائی ہوجاتی ہے۔ لہذا وہ عورت تو پہلے ہی بائن ہو پچی فور بخود جدائی ہوجاتی ہے۔ لہذا وہ عورت تو پہلے ہی بائن ہو پچی اور اس پر طلاق واقع ہی نہیں ہوئی۔ لہذا جس طلاق کا حقیقت میں نہ وقوع ہوا اور نہ اس کا عظم ثابت ہوا تو الی طلاق پر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کیوں کر نکیر فرماتے؟ البتہ ایک اشکال یہ باقی رہ جاتا ہے کہ حنفیہ کے مسلک پر اس روایت کا کیا جواب ہوگا؟ اس کے بارے میں یہ جواب دیا گیا ہو جب عدت کی رعایت سے کہ ہوسکتا ہے کہ یہ واقعہ اس وقت کا ہو جب عدت کی رعایت سے طلاق دینا مسنون نہ ہوئی ہو اور ایک طہر میں تین طلاقیں دینے کی ممانعت سے پہلے کا ہو۔ اس وجہ سے حضور اقد سے سلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی نکیرنہ فرمائی ہو۔ اور یہ بھی اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی نکیرنہ فرمائی ہو۔ اور یہ بھی اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی نکیرنہ فرمائی ہو۔ اور یہ بھی

مکن ہے کہ چونکہ فرقت کی وجہ طلاق کے علاوہ دوسری چیز تھی ایعنی لعان، تو اس وجہ سے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے تین طلاقیں ایک ساتھ واقع کرنے پر نکیرنہ فرمائی ہو۔
(احکام القرآن للجصاص: المحصور)

## كياتين طلاقيس ايك شار مول گي؟

دوسرا مسلدیہ ہے کہ اگر ایک شخص نے ایک مجلس میں یا ایک ہی کلمہ کے ذریعہ اپنی بیدی کو تین طلاقیں دیدیں توکیا تیوں طلاقیں واقع ہوجائیں گی یا نہیں؟ اس مسلے میں تین مدہب ہیں:

پہلا ذہب ائمہ اربعہ اور جہور علماء سلف و خلف کا ہے، وہ یہ کہ تینوں طلاقیں واقع ہوجائیں گی اور ان کے ذریعہ بیوی مغلّظہ ہوجائے گی اور حلالہ شرعیہ کے بغیریہ عورت شوہر اوّل کے لئے حلال نہیں ہو سکتی۔ صحابہ میں سے حضرت عبداللہ بن عبران حضرت ابوہریوہ، حضرت عبداللہ بن عمرہ حضرت عبداللہ بن عمرہ، حضرت عبداللہ بن عمرہ، حضرت عبداللہ بن عمرہ عبداللہ بن عمرہ عبداللہ بن اور عبداللہ بن اسعود اور حضرت انس رضی اللہ عنہم سے یہی منقول ہے۔ نیز تابعین اور

بعد کے ائمہ میں سے اکثر اہل علم کا بھی ہی قول ہے۔ (المنی لابن قدامہ: ۱۰۴/۷) اس کے علاوہ حضرت عمر، حضرت عثان، حضرت علی، حضرت حسن بن علی اور

حصرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہم سے یہی قول منقول ہے۔

دوسرا ندبب بیہ ب کہ اس طرح طلاق دینے سے کوئی طلاق نہیں ہوگی۔ بیہ فرب شیعہ جعفریہ کا ہے زکما جزم به الحلی الشیعی فی شرائع الاسلام: ۵۷/۲) اور امام نووی رحمة الله علیه نے حجاج بن ارطاق ابن مقاتل اور محمد بن اسحاق سے مجھی بی نقل کیا ہے۔

تیرا ند بب بعض اہل ظاہر اور علامہ ابن تیمیہ اور علامہ ابن قیم رحم اللہ کا ہے، وہ یہ کہ اس صورت میں صرف ایک طلاق رجعی واقع ہوگی، علامہ ابن قدامة رحمة

الله عليه في حضرت عطاء، طاؤس، سعيد بن جبير، ابوالشعثاء اور عمرو بن دينار رحمهم الله كل كا بھى يكى ندجب نقل كيا ہے۔ ليكن حضرت عطاء اور حضرت طاؤس رحمهما الله كى طرف يه نبیت قابل اعتبار نہيں، اس لئے كه حضرت طاؤس كا قول حسين بن على الكرابيلى في دورب القصاء "ميں يہ نقل كيا ہے:

(اخبرنا على بن عبد الله (وهو ابن المديني) عن عبدالرزاق عن معمر عن ابن طاؤس عن طاؤس انه قال: "من حدثك عن طاؤس انه كان يروى طلاق الثلاث واحدة كدبه (

یعنی حفرت طاؤس رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے بیٹے سے فرمایا کہ جو شخص تم سے یہ بیان کرے کہ "طاؤس" تین طلاقوں کو ایک شار کرتے ہیں تو اسکی تکذیب کرو"۔ جہاں تک حضرت عطاء رحمۃ اللہ علیہ کا تعلّق ہے تو علامہ ابن جربج فرماتے ہیں کہ:

﴿قلت لعطاء: اسمعت ابن عباس يقول: طلاق البكرالثلاث واحدة، قال: لا، بلغنى ذلك عنه ﴾

یعنی میں نے حضرت عطاء رحمۃ اللہ علیہ سے پوچھا کہ کیا آپ نے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ "باکرہ کو دی گئی تین طلاقیں ایک ہوتی ہیں؟ انہوں نے فرمایا: نہیں (سنا تو نہیں) لیکن ان کے بارے میں بیات مجھ تک بینچی ہے۔

(الاشفاق على احكام الطلاق للعلامة الكوثرى: ٣٣ مطبع مجلّه الاسلام، مصر) ابل ظاہر حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهماكى اس حديث سے استدلال تے بس كه:

﴿عن ابن عباس قال: كان الطلاق على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وابى بكر وسنتين من

خلافة عمر طلاق الثلاث واحدة، فقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه: ان الناس قد استعجلوا فى امر قد كانت لهم فيه اناة، فلو امضيناه عليهم فامضاه عليهم الله في المناه عليهم الله في المناه عليهم الله في الله

(صيح مسلم، كتاب الطلاق، باب طلاق الثلاث)

یعنی حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے عہد خلافت میں اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور خلافت کے ابتدائی دو سال تک تین طلاقوں کو ایک شار کیا جاتا تھا، پھر حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا: لوگوں نے اس کام میں جلد بازی شروع کردی جس کام میں ان کے لئے مہلت تھی، اگر ہم اس کو نافذ کردیں تو بہتر رہے گا، چنانچہ آپ نے اس کو نافذ فرمادیا (کہ تین طلاقیں تین ہی شار کی جائیں گی) اس حدیث میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ اس بات کی تصریح فرما رہے ہیں کہ عہد رسالت میں تین طلاقوں کو ایک شار کیا جاتا تھا۔

اہل ظاہر اس کے علاوہ سند احمد دغیرہ کی ایک روایت سے استدلال کرتے ہیں جس میں حضرت رکانہ بن عبد بزید رضی اللہ عنه کا واقعہ ندکور ہے۔ وہ یہ ہے:

وعن عكرمة مولى ابن عباس قال: طلق ركانة بن عبدينيد اخو المطلب امراته ثلاثا في مجلس واحد، فحزن عليها خزنا شديدا قال: فساله رسول الله صلى الله عليه وسلم: كيف طلقتها؟ قال: طلقتها ثلاثا قال: فقال: في مجلس واحد؟ قال: نعم، قال: فانما تلك واحدة فارجعها أن شئت، قال: فراجعها

یعنی حضرت ابن عباس کے آزاد کردہ ملام حضرت عکرمہ فرماتے ہیں کہ "مطلب" کے بھائی "رکانہ بن عبد بزید" رضی اللہ عند نے اپنی بیوی کو ایک مجلس

میں تین طلاقیں دیدیں، پھراپ اس نعل پر انتہائی عمکین اور پریشان ہوئے، راوی کہتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے پرچھا کہ تم نے کس طرح طلاق دی؟ انہوں نے کہا کہ میں نے تین طلاقیں دی ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کیا ایک مجلس میں؟ انہوں نے کہا: جی ہاں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہ تو ایک ہوئی۔ لہذا اگر تم چاہو تو اس سے رجوع کرلو۔ راوی کہتے ہیں کہ رکانہ رضی اللہ عنہ نے رجوع کرلیا۔ (فادی این تیمہ: ۱۲/۳)

ابل ظاہر کے پاس ان زر کورہ بالا دو روایتوں کے علاوہ کوئی اور دلیل نہیں ہے۔

## تین طلاقوں کے وقوع پر جمہور ائمہ کے دلائل

جہور کے پاس بہت می احادیث ہیں جو اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ ایک ہی مجلس میں دی گئیں تینوں طلاقیں واقع ہوجاتی ہیں۔

ان میں سے بعض احادیث درج ذیل ہیں:

○ ﴿عن عائشة رضى الله عنها ان رجلا طلق امراته ثلاثا فتزوجت فطلق فسئل النبى صلى الله عليه وسلم اتحل للاول؟ قال: لاحتى يذوق عسيلتها كما ذاق الاول﴾

یعنی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دیں، اس عورت نے دو سرے شخص سے نکاح کرلیا، دو سرے شخص نے بھی اس کو طلاق دیدی تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا گیا کہ کیا یہ عورت پہلے شخص کے لئے طلال ہوگئ؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: نہیں: جب تک پہلے شوہوکی طرح دو سرار شوہر بھی اس کا ذا گفتہ نہ چکھ لے، (یعنی صحبت نہ کرلے) (صحیح بخاری، کتاب الطلاق، باب من جوزالطلاق الثلاث)

عافظ ابن جررحمة الله عليه اس طرف مح بين كه بيه واقعه "امرأة رفاعه" ك

واقعہ کے علاوہ ہے۔ بقول حافظ ''اس روایت کے الفاظ "فطلقها ٹلاثا" سے استدلال کیا گیا ہے۔ کونکہ یہ الفاظ اس پر دلالت کرتے ہیں کہ اس نے تین طلاقیں ایک ساتھ دیدی تھیں۔ (فتح الباری: ۳۲۱/۹)

اللہ عنہ عاری رحمۃ اللہ علیہ نے ای باب میں حضرت عویمر عجلانی رضی اللہ عنہ کے "لعان" کا واقعہ نقل کیا ہے کہ "لعان" کے بعد انہوں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا:

﴿كذبت عليها يا رسول الله ان امسكتها، فطلقها ثلاثا قبل ان يامره رسول الله صلى الله عليه وسلم﴾

یعنی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اگر اب بھی میں اس عورت کو اپنے گھر میں رکھوں تو گزیا میں نے اس پر جھوٹا بہتان باندھا۔ یہ کہد کر انہوں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم دینے سے پہلے ہی تین طلاقیں دیدیں۔

(صیح بخاری حواله بالا)

علامہ کو رُی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ کسی بھی روایت میں یہ فدکور نہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر نکیر فرمائی ہو۔ اس سے صاف معلوم ہوا کہ وہ تینوں طلاقیں واقع ہو گئیں، اور لوگوں نے بھی اس سے تین طلاقوں کا وقوع سمجھا، اگر لوگوں کا سمجھنا غلط ہو تا تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ضرور ان کی اصلاح فرماتے اور لوگوں کو غلط فہی میں نہ رہنے دیتے۔ پوری امت نے اس روایت سے فرماتے اور لوگوں کو غلط فہی میں نہ رہنے دیتے۔ پوری امت نے اس روایت سے بی سمجھا۔ چنانچہ اللہ علیہ نے بھی یمی مطلب سمجھا۔ چنانچہ انہوں نے فرمایا:

﴿انما طلقها وهو يقدر انها امراته ولولا وقوع الثلاث مجموعة لانكر ذلك عليه ﴾

(الاشفاق على احكام الطلاق صفحه ٢٩)

المام بيبقى رحمة الله عليه سنن كبرى مين به روايت لائم بين كه:

غن سوید بن غفله قال: کانت عائشه الخثعمیه عند الحسن بن علی رضی الله عنه، فلما قتل علی رضی الله عنه، فلما قتل علی رضی الله عنه قالت: لتبنک الخلافه، قال: بقتل علی تظهرین الشماته، اذهبی فانت طالق یعنی ثلاثا، قال: فتلفعت بثیابها وقعدت حتی قضت عدتها، فبعث الیها ببقیه بقیت لها من صداقها وعشره آلاف صدقه فلما جاء ها الرسول قالت: متاع قلیل من حبیب مفارق فلما بلغه قولها بکی ثم قال: لولا انی سمعت جدی او حدثنی ابی انه سمع جدی یقول: ایما رجل طلق امراته ثلاثا عند الاقراء او ثلاثا یقول: ایما رجل طلق امراته ثلاثا عند الاقراء او ثلاثا مبهمه لم تحل له حتی تنکح زوجا غیره لراجعتها الطلاق الثاث والطلاق، باب باجاء فی امضاء الطلاق الثلاث الثلاث وال کن مجوعات)

حضرت سوید بن غفلہ فرماتے ہیں کہ عائشہ ضعیبہ حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہ کے نکاح میں تھیں، جب حضرت علی رضی اللہ عنہ قبل کردیئے گئے تو ان کی بیوی نے کہا کہ آپ کو خلافت مبارک ہو۔ حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اچھاتم حضرت علی رضی اللہ عنہ کے قبل پر خوشی کا اظہار کرری بر؟ جاؤ تمہیں تین طلاق۔ راوی کہتے ہیں کہ انہوں نے پردہ کرلیا اور عدّت میں بیٹھ گئیں۔ جب عدّت نوری ہوگئی تو حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے ان کو ان کا بقیہ پورا مہران کے پاس بھیج دیا اور اس کے علاوہ مزید دس ہزار درہم بھیج دیے، جب قاصد یہ رقم لے کر ان کے پاس آیا تو انہوں نے کہا: یہ تو بچھڑنے والے دوست کی طرف سے متاع قبل طلا ہے۔ جب اس خاتون کا یہ قول حضرت حسن رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچا تو آپ رو بڑے۔ اور فرمایا: اگر میں نے اپنے نانا جان سے یہ بات نہ سی ہوتی۔ یا یہ آپ رو بڑے۔ اور فرمایا: اگر میں نے اپنے نانا جان سے یہ بات نہ سی ہوتی۔ یا یہ

فرمایا کہ اگر میرے والد مجھ سے یہ بیان نہ کرتے کہ انہوں نے میرے نانا جان سے

یہ سا ہے کہ جو شخص اپنی بیوی کو تین طہرول میں تین طلاقیں دیدے، یا تین مبہم طلاقیں دیدے تو وہ عورت اس کے لئے حلال نہیں رہتی حی کہ وہ دو سرے شوہر

ے نکاح نہ کرلے"۔ تو میں این بیوی کو اپنے نکاح میں والیس لے لیا۔ حافظ ابن

رجب حنبلی رحمة الله علیه این كتاب میں اس حدیث كو لانے كے بعد فرماتے ہیں كه:

﴿اسناده صحيح بيان مشكل الاحاديث الواردة في ان الطلاق الثلاث واحدة ﴾

(الاشفاق على احكام الطلاق صفحه ٢٠٠)

علامہ بیمی طبرانی کے حوالے سے نقل فرماتے ہیں کہ:

﴿ وفي رجاله ضعف وقد وثقوا ﴾

(مجمع الزوائد، باب متعة الطلاق: ٣٣٩/٣)

سنن نسائی کی ایک روایت پہلے صفحہ می پر گزر چکی ہے جو حضرت محمود بن لبید رضی اللہ عنہ سے روایت کی گئی تھی کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو ایک ساتھ تین طلاقیں دیدیں، جب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو معلوم ہوا تو آپ بہت غضبناک ہوئے۔ اس روایت کو ابو بکر ابن العربی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی اس حدیث کے مقابلے میں پیش کیا ہے جس سے اہل ظاہر استدلال کرتے ہیں۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

﴿ ويعارضه حديث محمود بن لبيد، فان فيه التصريح بان الرجل طلق ثلاثا مجموعة ، ولم يرده النبى صلى الله عليه وسلم بل امضاه ﴾

لین حضرت محمود بن لبید والی روایت حضرت عبدالله بن عباس والی روایت کے معارض ہے۔ اس لیے کہ اس میں اس بات کی تصریح ہے کہ اس شخص نے

اپی بیوی کو اکٹھی تین طلاقیں دی تھیں اور حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس

کی دی ہوئی طلاقوں کو رد نہیں فرمایا یلکہ ان کو نافذ کردیا۔

علامہ کوٹری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ شاید ابن عربی کی نظر میں سنن نسائی کی روایت کردہ روایت کے علاوہ کوئی دو سری روایت ہو، اس لئے کہ سنن نسائی کی روایت میں ان طلاقوں کو نافذ کرنے کی تصریح موجود نہیں، اور ابوبکر ابن العربی حافظ الحدیث اور "واسع الروایة جداً" ہیں۔

یا یہ ہوسکتا ہے کہ ابن العربی کا یہ خیال ہو کہ اگر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ان طلاقوں کو رد فرماتے تو اس کا ذکر حدیث میں ضرور موجود ہو تا۔ اور دد سری طرف حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا غضبناک ہونا بھی خود و قوح طلاق کی ایک مستقل دلیل ہے۔ اور اس حدیث سے جو استدلال مقصود ہے اس کے لئے یہ بھی کافی ہے۔

ک طرانی نے حطرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عہما کا اپنی بیوی کو حالت حیض میں طلاق دینے کا واقعہ نقل کیا ہے، اور آخر میں یہ اضافہ نقل کیا ہے کہ حضرت عبداللہ بن عررضی اللہ عہمانے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا:

﴿ يَا رَسُولَ اللَّهِ الوطلقتها ثلاثًا كَانَ لَى ان اراجعها؟ قال: اذا بانت منك وكانت معصية ﴾

"یا رسول الله! اگر میں اس کو تین طلاقیں دیدیتا تو کیا میرے لئے رجوع کا حق تھا؟ آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: تب تو وہ تم سے بائد ہوجاتی اور یہ گناہ بھی ہو تا"۔

علامہ بیٹی "مجمع الزوائد" میں اس صدیث کو نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں:
﴿ رواه الطبرانی وفیه علی بن سعید الرازی، قال الدار
قطنی لیس بذاک وعظمه غیره وبقیة رجاله ثقات ﴾

علامہ طرانی نے اس حدیث کو نقل کیا ہے، اور اس کے ایک راوی "علی بن سعید الرازی" ہیں۔ جن کے بارے میں "دار قطنی" فرماتے ہیں کہ "لیس بذاک" البتہ دو سرے حضرات نے ان کی تعظیم اور تو قیر کی ہے۔ اور ان کے علاوہ باقی رجال اللہ میں۔ (مجمع الروائد: ۳۳۶/۳)

احقر عرض كرتا ہے كه "ميزان الاعتدال" ميں حافظ ذہبى رحمة الله عليه في " "على بن سعيد الرازى" كے حالات ان الفاظ سے بيان كئے ہيں:

﴿حافظ رحال جوال، قال الدار قطنى: ليس بذاكم، تفرد باشياء، قلت: سمع جبارة بن المغلس وعبدالاعلى بن حماد، روى عنه الطبرانى والحسن بن رشيق والناس قال ابن يونس: كان يفهم ويحفظ ﴾

یعنی علی بن سعید الرازی حافظ الحدیث اور بہت سفر کرنے والے شھے۔ امام دار قطنی نے ان کے بارے میں "لیس بداک" جو کہا ہے، یہ ان کے تفردات میں سے ایک ہے۔ میں یہ کہتا ہوں کہ انہوں نے "جبارة بن المغلس اور عبدالاعلی بن حماد" ہے احادیث لی ہیں۔ اور علامہ طبرانی اور حسن بن رشیق اور بہت ہے لوگوں نے ان سے احادیث روایت کی ہیں۔ ابن یونس ان کے بارے میں فرماتے ہیں کہ یہ حدیث سجھتے اور اس کو یاد کرلیا کرتے تھے۔ (میزان الاعتدال: ۱۳/۳ ترجمہ نمبر ۵۸۵) اس سے ظاہر ہوا کہ "دار قطنی" کے علاوہ کی اور نے ان کے بارے میں کلام نہیں کیا، اور دار قطنی نے بھی نرم الفاظ میں کلام کیا ہے۔ اور حافظ ذھبی ان کے اس کلام پر راضی نمیں ہیں۔ اور اسرائیل بن یونس نے ان کو نقہ قرار ویا ہے۔ اور حافظ ذھبی نے ان کو نقہ قرار ویا ہے۔ اور حافظ ذھبی نے ان کو نقہ قرار ویا ہے۔ اور حافظ ذھبی کیا ہے۔ لہذا ایسے شخص کی روایت کو رد نہیں کیا جاسکا۔

اس روایت کی تائید اس روایت سے بھی ہوتی ہے جو پیچھے صیح مسلم کی حدیث نمبر۳۵۳ حضرت نافع کے طریق سے گزر چکی ہے کہ:

﴿ فَكَانَ ابن عمر اذا سئل عن الرجل يطلق امراته وهي حائض يقول واما انت طلقتها ثلاثا فقد عصيت ربك

فيما امرك به من طلاق امراتك وبانت منك ،

یعنی جب حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عہما ہے کسی ایسے شخص کے بارے

میں پوچھا جاتا جس نے اپنی بیوی کو حالت حیض میں طلاق دیدی تو آپ فرماتے: اگر تم نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دی ہیں تو تم نے اپنے رب کے اس تھم کی نافرمانی کی

م سے اپی بیوں و بین طاق رہے ہیں و م سے آپ رہ سے اس می م مولوں ی جو تھم اس نے بیوی کو طلاق دینے کے بارے میں تم کو دیا ہے، اور وہ بیوی تم سے

جدا ہو گئی۔ اس سے ظاہر ہورہا ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عہما نے یہ بات حضور اقد سی صلی اللہ علیہ وسلم سے سنی تھی۔

بات حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سن تھی۔ اس امام نسائی رحمۃ اللہ علیہ نے ایک ساتھ دی گئ تین طلاقوں کے وقوع پر

حضرت فاطمہ بنت قیس رضی اللہ عنہا کے واقعہ سے استدلال کیا ہے۔ جس کے الفاظ

: الله ﴿

﴿انه قد ارسل اليها بثلاث تطليقات قالت: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: انما النفقة والسكني للمراة اذاكان لزوجها عليها الرجعة ﴾

یعنی فاظمہ بنت قیس کے شوہر (حفص بن عمرو بن المغیرة رضی الله عنہ) نے ان کو تین طلاقیں بھیج دیں۔ فاطمہ بنت قیس فرماتی ہیں کہ حضور اقدس صلی الله علیہ

وسلم نے فرمایا کہ: نفقہ اور سکنی اس عورت کو ملتا ہے جس کے شوہر کو رجوع کرنے کا حق ہو۔ (سنن نسائی، کتاب الطلاق، باب الثلاث المجوعة ومافية من التغليظ)

امام دار قطنی حضرت الوسلم، رضی الله عنه سے ایک روایت نقل کرتے ہیں کہ:

﴿ طلق خفص بن عمروبن المغيرة فاطمة بنت قيس بكلمة واحدة ثلاثا﴾

یعنی حقص بن عمرو بن مغیرہ نے اپنی بیوی کو اکشی تین طلاقیں دیدیں۔ یہ

روایت بھی اس بات پر دلالت کررہی ہے کہ انہوں نے اکٹھی تین طلاقیں دی مخصی، اس وجہ سے امام نسائی کا اس روایت کو دلیل میں پیش کرنا صحیح ہے۔

(دار قطنی:۴۸/۱۱و۱۲)

لیکن صحیح مسلم میں جو روایت ہے وہ اس روایت کے معارض ہے، اس کے الفاظ یہ بن:

﴿طلقها آخر ثلاث تطليقات﴾

اور بعض روايات مين به الفاظ بين:

﴿طلقهاطلقة كانت بقية من طلاقها﴾

ان دونوں روایتوں سے یہ ظاہر ہورہا ہے کہ انہوں نے اکھی تین طلاقیں نہیں دی تھیں۔ لہذا فاطمہ بنت قیس کے واقعہ سے اس مسلہ پر استدلال کرنا دو وجہ سے درست نہیں۔ ایک یہ کہ روایت میں تعارض موجود ہے۔ دو سرے یہ کہ "صحح مسلم" والی روایت "کی روایت کے مقابلے میں رائج ہے۔ واللہ اعلم۔

کے مصنف عبدالرزاق اور طرانی میں حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ کی

يه روايت ع، وه فراتے بي كه:

﴿ طلق بعض آبائی امراته الفا فانطلق بنوه الی رسول الله: ان الله صلی الله علیه وسلم فقالوا: یا رسول الله: ان ابانا طلق امنا الفا، فهل له من مخرج؟ قال: ان اباكم لم يتق الله تعالى فيجعل له من امره مخرجا، بانت منه بثلاث على غير السنة وتسعمائة وسبع وتسعون اثم في عنقه

یعنی میرے باپ دادوں میں سے کسی نے اپی بیوی کو ہزار طلاقیں دیدیں۔ ان
کے بیٹے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آئے اور عرض کیا: یارسول
اللہ اہمارے باپ نے ہماری ماں کو ہزار طلاقیں دیدی ہیں، توکیا اس کے لئے نکلنے کا
کوئی راستہ ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: تمہمارے باپ نے تو اللہ
تعالی کا کوئی خوف نہ کیا کہ اب اللہ تعالی اس کے لئے کوئی راستہ نکالتے، اس کی
بیوی خلاف سنت دی گئی تین طلاقوں کے ذریعہ بائے ہوگی، اور نو سو ستانوے

طلاقوں کا گناہ اس کی گردن پر ہے۔ یہ الفاظ طبرانی کی روایت کے ہیں۔

(مصنف عبدالرذاق: ١/٣٩٣)

علامہ مینی فرماتے ہیں کہ اس روایت کے ایک راوی "عبید الله بن الولید الوصافی العجلی" ہیں جو کہ ضعیف ہیں۔

(مجمع الزوائد: ٣٣٨/٣ باب فيمن طلق اكثر من ثلاث)

میرا کہنا یہ ہے کہ "میران الاعتدال" میں علامہ ذھبی ؓ نے ان کے بارے میں امام احمد ؓ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ:

﴿ يكتب حديثه للمعرفة ﴾ (جلد ٣ صفي ١٥)

ای وجہ سے میں نے ان کی یہ روایت متقل طور پر ذکر نہیں کی بلکہ دوسری روایات کی تقویت کے لئے لایا ہوں۔

آ مصنف عبدالرزاق میں سفیان توری کے طریق سے زید بن وهب سے یہ روایت مروی ہے کہ:

﴿انه رفع الى عمر رجل طلق امراته الفا وقال: انما كنت العب، فعلاه عمر رضى الله عنه بالدرة وقال: انما يكفيك من ذلك ثلاثة ﴾

لینی ایک شخص حضرت عمر رضی الله عنه کی خدمت میں لایا گیا جس نے اپی بیوی کو ہزار طلاقیں دی تھیں۔ اس شخص نے کہا: میں نے ویسے ہی نداق کیا ہے، حضرت عمر رضی الله عنه نے اس کو دُرِّے سے مارا اور فرمایا: تیرے لئے ان میں سے تین طلاقیں کافی ہیں۔ (مصنف عبدالرزاق ۱۳۳۷ مدیث ۱۳۳۰)

علامہ بہقی نے عن شعبہ عن سلمہ بن کھیل کے طریق سے کی ا روایت نقل کی ہے۔ اور دونوں طریق کے راوی جماعت یعنی سنن اربعہ کے راوی جیا۔ (بہق: ۲۳۳/۷)

ف امام بہتی نے یہ روایت نقل کی ہے کہ:

﴿عن انس بن مالك يقول: قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه في الرجل يطلق امراته ثلاثا قبل ان يدخل بها، قال: هي ثلاث لا تحل له حتى تنكح زوجا غيره وكان اذا اتى به اوجعه ﴾

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جو شخص اپنی بیوی کو وخول سے پہلے تین طلاقیں دے، اس کے بارے میں حضرت عمررضی اللہ عنہ نے فرمایا: یہ تین طلاقیں ہیں، یہ عورت اس کے لئے حلال نہیں جب تک کسی ووسرے شخص سے نکاح نہ کرلے، اور جب ایسا شخص آپ کے پاس لایا جاتا تو آپ اس کو سزا دیتے۔ (السن الکبری للبیبق جلدک ۳۳۳/)

🛈 مصنف عبدالرزاق میں ہے کہ:

﴿عن ابراهيم بن محمد عن شريك بن ابي نمرقال: جاء رجل الى على، فقال: انى طلقت امراتى عدد العرفج قال: تاخذ من العرفج ثلاثا وتدع سائره ﴿ العرفج قال: تاخذ من العرفج ثلاثا وتدع سائرة ﴿ ١٩٣/٤ وَمَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

یعنی شریک بن ابی نمر فرماتے ہیں کہ ایک شخص حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خدمت میں آیا اور کہا: میں نے اپی بیوی کو عرفج (درخت) کی مقدار میں طلاق دی ہے۔ آپ نے فرمایا: عرفج میں سے تین لے لے اور باقی سب چھوڑ دے۔ ابراہیم کہتے ہیں کہ حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ سے بھی ای طرح کا قول منقول ہے۔

البته "تقريب التهذيب" مي ب كه:

﴿ شريك بن ابي نمر صدوق يخطئي ﴾

لیکن پہقی میں ایک روایت دو طریق سے مروی ہے جو مندرجہ بالا روایت کے

لئے شاہر ہے۔ اس روایت کے یہ الفاظ ہیں:

عن على رضى الله عنه فيمن طلق امراته ثلاثا قبل
ان يد حل به فأل: لا تحل له حتى تنكح زوجا غيره الله الله عنه عنى رضى الله عنه سے ايسے شخص كے بارے ميں سوال كيا كيا جس فرول سے پہلے اپنى بيوى كو تين طلاقيں ديريں۔ آپ نے فرمايا كه وہ عورت اس

کے لئے حلال نہیں جب تک وہ عورت کسی دو سرے شخص سے نکاح نہ کرلے۔

(السنن الكبرى للبيبق ١/٣٣٣)

#### ا عطار بن بیارے مروی ہے کہ:

﴿جاء رجل يسال عبد الله بن عمروبن العاص رضى الله عنه عن رجل طلق امراته ثلاثا قبل ان يمسها، قال عطاء: فقلت: انما طلاق البكر واحدة، فقال لى عبد الله بن عمرو: انما انت قاص، الواحدة تبينها والثلاث تحرمها حتى تنكح زوجا غيره ﴾

لعنی ایک شخص نے حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ کی خدمت میں آکر اس شخص کے بارے میں سوال کیا جس نے دخول سے پہلے اپنی بیوی کو تمن طلاقیں دیدیں۔ حضرت عطاء بن بیار فرماتے ہیں کہ میں نے کہا: باکرہ کی طلاق ایک ہے۔ حضرت عبداللہ بن عمرو رضی اللہ عنہ نے مجھ سے فرمایا: تم تو قصہ گوئی کرنے والے ہو۔ اصل یہ ہے کہ وہ باکرہ ایک طلاق سے بائن ہوجائے گی، اور تین طلاقوں سے حرام ہوجائے گی حتی کہ وہ دو مرے شوہرسے نکاح کرنے۔

(مؤطاامام مالك، كتاب الطلاق، باب طلاق البكر)

#### ال حفرت علقمه سے روایت ہے کہ:

﴿ جاء رجل الى ابن مسعود رضى الله عنه فقال: انى طلقت امراتى تسعة وتسعين وانى سالت فقيل لى: قدبانت منى، فقال ابن مسعود: لقد احبوا ان يفرقوا بينك وبينها قال: فما تقول رحمك الله؟ فظن انه

سير حص له فقال: ثلاث تبينها منك وسائرها عدوان الله عدوان الله

ایک شخص حضرت عبراللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے پاس آیا اور کہا کہ میں نے اپنی بیوی کو نانوے طلاقیں دیدی ہیں، میں نے لوگوں سے مسکہ بوچھا تو لوگوں نے بتایا کہ وہ مجھ سے بائن ہوگئ ہے۔ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا: لوگ تمہارے اور تمہاری بیوی کے درمیان جدائی ڈالنے پر خوش ہیں۔ اس شخص نے کہا کہ آپ کی رائے کیا ہے؟ اللہ تعالی آپ رحمت فرمائے۔ اس کے دل میں یہ خیال آیا کہ آپ اس کے لئے گنجائش نکالیں گے۔ آپ نے فرمایا: وہ تین طلاق سے تم سے جدا ہوگئ اور باتی طلاقیں ظلم اور زیادتی ہے۔

(مصنف عبدالرذاق حديث نمبر١١٣٣٣)

صرت عبدالله بن عمررضی الله عنما سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں:

﴿ من طلق امراته ثلاثا طلقت وعصى ربه ﴾

یعنی جس شخص نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دیں، اس کی بیوی پر تینوں طلاقیر پڑگئیں، اور اس نے اپنے رب کی نافرمانی کی۔ (مصنف عبدالرزاق حدیث نمبر۱۳۳۳) آگاک حضرت معاویہ بن ابی عیاش الانصاری فرماتے ہیں کہ:

وانه كان جالسامع حبد الله بن الزبير وعاصم بن عمرقال: فجاء هما محمد بن اياس بن البكير فقال: ان رجلا من اهل البادية طلق امراته ثلاثا قبل ان يدخل بها، فد اذا تريان؟ فقال عبد الله بن الزبير: ان هذا الأمر ما بلغ لنافيه قول فاذهب الى عبد الله بن عباس وابى هريرة، فانى تركتهما عند عائشة فاسالهما ثم ائتنا فاخبرنا، فذهب فسالهما، فقال ابن عباس لابى هريرة، افته يا ابا هريرة فقد جاء تك معضلة فقال ابوهريرة: الواحدة تبينها والثلاث

تحرمها حتى تنكح زوجا غيره، وقال ابن عباس مثل دلك ﴾

فرماتے ہیں کہ وہ حضرت عبداللہ بن زبیراور حضرت عاصم بن عمر رضی اللہ عہما کے پاس بیٹے ہوئے تھے، اتنے میں مجمد بن ایاس ان کے پاس آئے اور کہا کہ ایک دیمیاتی نے اپنی بیوی کو دخول سے پہلے تین طلاقیں دیدی ہیں۔ آپ حضرات کی اس کے بارے میں کیارائے ہے؟ حضرت عبداللہ بن زبیررضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اس بارے میں ہمارے پاس کوئی بات نہیں پنجی ہے، آپ حضرت عبداللہ بن عباس اور حضرت ابو ہریرة رضی اللہ عہما سے یہ مسلہ بوچھ لیں، میں نے ان دونوں کو ابھی حضرت عائشہ رضی اللہ عنها کے گھر پر چھوڑ کر آیا ہوں، اور ان سے بوچھ کر پھر ہمیں ہمی بتادو۔ چنانچہ محمد بن ایاس گئے اور ان دونوں سے بی سوال کیا تو حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنها نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ من فرمایا کہ آپ فتوئی و تیمی بنا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ آیک طلاق سے وہ بائمہ ہوگئی اور تین طلاقوں سے وہ قطعی حرام ہوگئی حتی کہ وہ دو مرے شو ہر سے نکاح کرے۔ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ ہوگئی حتی کہ وہ دو مرے شو ہر سے نکاح کرے۔ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا نے بھی بہی جواب دیا۔ (مؤطا ام مالک، کتاب الطلاق، باب طلاق البر)

یہ حدیث ہمیں واضح طور پر یہ بتارہی ہے کہ پانچ صحابہ کرام لیعنی عبداللہ بن ازبر، حضرت عاصم بن عمر، حضرت ابوہریرہ، حضرت عبداللہ بن عباس اور حضرت عائشہ رضی اللہ عہم، یہ سب ایک کلمہ سے دی گئی تین طلاقوں کے وقوع پر متفق بیں۔ حضرت ابوہریرہ اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عہما کا ندہب تو ظاہر ہے اور جہاں تک حضرت عبداللہ بن زبیراور حضرت عاصم بن عمر رضی اللہ عہما کا تعقیق میت تو ان دونوں حضرات نے غیرمدخول بہا کے حق میں تین طلاقیں دینے کے مسئلے کو بہت دشوار خیال کیا۔ اگر ان کے نزدیک مدخول بہا کی طلاق کے سلسلے میں مسئلے کو بہت دشوار خیال کیا۔ اگر ان کے نزدیک مدخول بہا کی طلاق کے سلسلے میں "تین" کاعدد لغو ہو تا تو یہ حضرات اس مسئلے کو مشکل تصور نہ کرتے، بلکہ غیرمدخول

بہا کو ایک لفظ سے دی گئی تین طلاقوں کے عدم وقوع کا بطریق اولی فوی دیدیے،
ان حفرات نے اس مسئلے کو اس لئے دشوار خیال کیا کہ یہ غیرمدخول بہا کا مسئلہ تھا۔
جہاں تک حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا تعلق ہے تو اس واقعہ کے سیاق و سباق
سے ظاہر ہے کہ جس مجلس میں حضرت ابو ہریرۃ اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی
اللہ عنہما نے فتوی دیا، وہ خود اس مجلس میں موجود تھیں (اگر یہ مسئلہ ان کی رائے
کے خلاف ہو تا تو وہ خاموش نہ رہیں)

بہرمال، فقہاء صحابہ کی ایک جماعت جیسے حضرت عمر، حضرت عمّان، حضرت علی، حضرت علی، حضرت عبدالله بن مسعود، حضرت عبدالله بن عمر، حضرت عبدالله بن عباس، حضرت عبدالله بن عبادہ بن صامت، حضرت ابو ہریرة، حضرت عبدالله بن عباس، حضرت عبدالله بن زیر، حضرت عاصم بن عمر رضی الله عنهم اور حضرت عائشہ رضی الله عنها کا تمین طلاقوں کے وقوع پر اجماع ہے اگر چہ وہ طلاقیں ایک مجلس میں دی گئی ہوں۔ ان حضرات کا اتفاق دلیل اور جحت ہونے کے لئے کافی ہے۔

## مخالفین کے دلا کل کاجواب

جہاں تک اس باب میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما کی حدیث کا تعلق ہے تو جمہور فقہاء نے ان کے مختلف جوابات دیے ہیں۔ اور حافظ ابن حجررحمة اللہ علیہ نے فتح الباری (جلدہ صفحہ ۳۱۱ تا۳۹) میں ان کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ البتہ میرے نز بک ان میں سے دو جواب عمدہ اور پندیدہ ہیں:

یہلا بواب یہ ہے کہ یہ حدیث ایک خاص صورت سے متعلق ہے، وہ یہ کہ اطلاق دینے والا بنیت تجدید و تأسیس طلاق کے الفاظ مکرر ادا کرے۔ مثلاً اپنی بیوی اسے کہے: تجھے طلاق ہے، تجھے طلاق ہے۔ ابتداء میں مسلمان اراست باز اور صاف دل ہوتے تھے، لہذا ان کا یہ دعویٰ قبول کرلیا جاتا تھا کہ (تین ادفعہ کے) الفاظ سے اس کی نیت صرف تاکید کی تھی۔ لیکن حضرت عمررضی اللہ عنہ

کے دور میں جب لوگوں کی کثرت ہوگئی اور لوگوں میں دھوکہ، فریب اور اس جیسی

دو سری بری خصلتیں عام ہو گئیں جو دعوی تاکید کے قبول کرنے سے مانع ہوتی ہیں تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے مرر الفاظ کو ان کے ظاہری معنی پر محمول فرماتے ہوئے قضاء اسے نافذ فرمادیا۔ امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اسی جواب کو پند فرمایا، اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اس ارشاد ان المناس استعجلوا فی امر کانت لھم فیدہ اناۃ لیمن لوگوں نے ایک ایسے کام میں جلدی کی جس میں ان کے لئے مہلت تھی وہی فرماتے ہیں کے بنیاد پر اس کو قوی قرار دیا۔ اسی طرح امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ یہ جواب تمام جوابوں میں صبح ترین جواب ہے۔

دو سرا جواب یہ ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنماکی حدیث میں جو لفظ "ثلاثا" آیا ہے، اس سے مراد در حقیقت "طلاق البتة" ہے، جیسا کہ حدیث "ركانه" مين اس كي تقريح ب جو آگ آراي ب، اور يه مديث حفرت عبدالله بن عباس رضی الله عنما سے بھی مروی ہے اور یہ حدیث قوی ہے۔ اور اس کی تائید اس بات سے بھی ہوتی ہے کہ امام بخاری رحمۃ الله علیہ اس باب میں ان آثار صحابہ كو بھى لائے بيں جن ميں "البتة"كا ذكر ہے۔ اور اسى باب ميں وہ احاديث بھى لائے میں جن میں طلاق ثلاثہ کی تصریح موجود ہے، اس سے آمام بخاری رحمۃ الله كامقصد اس طرف اشاره کرئا معلوم ہو تا ہے کہ ان کے نزدیک "طلاق البقة" اور "طلاق ثلاث میں کوئی فرق نہیں ہے اور یہ کہ "طلاق البتة" جب مطلق بولا جائے گا تو اس کو تین طلاقوں پر محمول کیا جائے گا۔ لیکن اگر طلاق دینے والا اس لفظ سے ایک طلاق کی نیت کرلے تو اس صورت میں اس کا قول معتر ہوگا۔ تو گویا حضرت عبدالله بن عباس رضى الله تعالى عنهماكي روايت مين اصل لفظ "البته" تما ليكن چونكه لفظ "البقة" كاطلاق ثلاثه كے بم معنى بونا معروف اور مشبور تقا، اس لئے حدیث ك بعض راوبوں نے اصل لفظ "البتة" كے بجائے طلاق ثلاث كا ذكر كرديا اور مراد لفظ "البتة" ليا\_ زمانه نبوى مين جب كوكى شخص لفظ "البتة" بول كر ايك طلاق مراد ليتا

تو اس کا قول مان لیا جاتا تھا، لیکن حضرت عمررضی الله عند نے اپنے دور خلافت میں طاہری الفاظ کا اعتبار کرتے ہوئے ان الفاظ سے دی ہوئی طلاق پر تین طلاقوں کا تحکم نافذ کردیا۔ (کذافی فتح البادی)

احقر کے نزدیک اس توجیهہ کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ حفرت عمر رضی الله عند کے عبد خلافت میں تمام صحابہ کرام نے حضرت عمر رضی الله عند کے اس فصلے کے صبح ہونے یہ اتفاق کرلیا اور کسی ایک صحالی نے بھی اس کی مخالفت نہیں ك- اكر آپ كايد فيصله خود ساخت ايك نيا فيصله موتا- العياذ بالله- يا حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے نصلے کے خلاف ہو تا تو ایک صحابی بھی اس فیصلے پر راضی نہ ہو تا، چہ جائیکہ صحابہ کرام کی پوری جماعت نے اس فیصلے سے اتفاق کرلیا، حتی کہ حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما جو اس حدیث کے راوی ہیں اور حدیث "ر کانہ" کے بھی راوی ہیں، ان کا فتویٰ بھی تین طلاقوں کے واقع ہونے کا ہے۔ (جیساکہ اوپر تفصیل سے گزرا)۔ نیزسنن الی داؤد میں حضرت مجابر " سے ایک مدیث مردی ہے، اس مدیث کی سند کو حافظ ابن حجر ؓ نے فتح الباری میں صحیح قرار دیا ہے، وہ یہ کہ حضرت مجاهد رحمة الله علیه فرماتے ہیں که ایک مرتبه میں حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما کے پاس بیشا موا تھا کہ ایک شخص آپ کی خدمت میں آیا اور کہا کہ میں نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دی ہیں، آپ س کر ظاموش رہے، حی کہ میں نے یہ گمان کیا کہ آپ اس کو رجوع کرنے کا فتوی دیں گے، لیکن آپ نے

فينطلق احدكم فيركب الاحموقة، ثم يقول: يا ابن عباس، يا ابن عباس، ان الله قد قال: ومن يتق الله يجعل له مخرجا وانك لم تتق الله فلا اجدلك محرجا، عصيت ربك وبانت منك امراتك الله

لعنی تم میں سے ایک آدی حماقت پر سوار ہوکر چل پڑتا ہے، (اور اپی بیوی کو

تین طلاقیں دینے کے بعد) پھر چلاتا ہے اے ابن عباس! اے ابن عباس! مالا کہ اللہ تعالی نے فرمادیا ہے کہ جو اللہ تعالی ہے ڈرے گاتو اللہ تعالی اس کے لئے نکلنے کی راہ پیدا فرمادیں گے، اور تو چونکہ (طلاق کے معاطے میں) اللہ تعالی سے نہیں ڈرا، اس لئے میں تیرے لئے نکلنے کی کوئی راہ نہیں پاتا، تو اپنے رب کا نافرمان ٹھہرا اور تیری بعی تجھ ہے جدا ہوگئی۔ اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہا کے بارے میں یہ برگمانی جائز نہیں کہ ان کے سامنے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک فیصلہ موجود تھا، پھر بھی انہوں نے اس کے خلاف فوئی دیا۔ اگر حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہمانے ایسا کیا ہوگی۔ راوی حدیث رضی اللہ عنہمانے ایسا کیا ہوگی۔ راوی حدیث رضی اللہ عنہمانے دیسے ہمتر جانتا ہے۔

جہاں تک مدیث "رکانہ" کا تعلّق ہے جس سے امام ابن تیمیہ رحمۃ الله علیہ نے استدلال کیا ہے، یہ حدیث مند احمد اور مند الوبعلی منے استدلال کیا ہے، یہ حدیث مند احمد اور مند الوبعلی منے اس کو صحح قرار دیا ہے، اس کے الفاظ یہ ہیں:

﴿عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما قال: طلق ركانة بن عبديزيد امراته ثلاثا في مجلس واحد، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: انما تلك واحدة فارتجعها ان شئت، فارتجعها ﴾

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنما فرماتے بیں که رکانه بن عبدیزید نے اپی بیوی کو ایک مجلس میں تین طلاقیں دیدیں تو حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: یہ ایک طلاق ہے، تم اگر چاہو تو رجوع کرلو، پس انہوں نے رجوع کرلیا۔

(منداحم)

اس کا جواب یہ ہے کہ طلاق رکانہ کے واقع میں جو روایات مروی ہیں ان میں اضطراب پایا جارہا ہے، چنانچہ مند احمد کی روایت جو حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنهما سے مروی ہے، اس میں یہ صراحت ہے کہ حضرت رکانہ نے اپنی بیوی کو

تین طلاقیں دی تھیں، اور دو سری روایت سنن الی داؤد میں انہیں حضرت رکانہ رضی اللہ عند سے مروی ہے کہ انہوں نے لفظ "البتّة" سے طلاق دی تھی۔ اس اضطراب کی بنیاد پر امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے اس حدیث کو معلول قرار دیا ہے۔ اور علامہ ابن عبد البر رحمۃ اللہ علیہ نے "تمہید" میں اس روایت کو ضعیف قرار دیا ہے۔ (دیکھے تلخیص الحبر للحافظ جلد مصفحہ ۲۱۳ حدیث نمبر ۱۲۰۳)

اور مند احمد میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما کی جو روایت ہے اس کو امام جصاص اور علامہ ابن همام رحمۃ اللہ علیمانے ای سبب سے منکر قرار دیا ہے کہ یہ روایت ان ثقه راویوں کی روایت کے خلاف ہے جنہوں نے لفظ "البتّة" کے ساتھ روایت کی ہے۔ اور حافظ ابن حجررحمۃ اللہ علیہ نے بھی "تلخیص الحبیر" میں اس کو معلول قرار دیا ہے۔

اور امام الوداؤد رحمة الله عليه في سنن الى داؤد مين اس بات كو رائح قرار ديا ہے كه حضرت ركانه رضى الله عنه في لفظ "البقة" كے ساتھ طلاق دى تھى، اس لئے كه انہوں في اس روايت كى تخريج حضرت ركانه رضى الله عنه كے الى بيت كى سند سے كى ہے، اور كى شخص كے الى بيت اس كے قصه سے دو سرول كے مقابلے مين زيادہ واقف ہوتے ہیں۔

حافظ ابن حجر رحمة الله عليه فتح البارى (جلد ٩ صفحه ٣١٦) ميں فرماتے بي كه بعض راويوں نے لفظ "البتة" كو طلاق ثلاثه پر محمول كرك "طلقها ثلاثا" كهه ديا ہے۔ اس عكته كى رو سے حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنماكى حديث سے استدلال موقوف ہوجاتا ہے۔

احقری رائے میں پرری بحث کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے اپنی بیوی کو "انت طلاق البعة" کے لفظ سے طلاق دی، اور صرف ایک طلاق کی بیت کی۔ پھر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی ان کی اس نیت کی تصدیق فرمائی اور ان کو دوبارہ ان خاتون سے نکاح کرنے کی اجازت دیدی۔ اور حدیث کے

الفاظ فارتجعها أن شئت سے بھی یکی مراد ہے۔ لیکن بعض راوبول نے یہ خیال کرتے ہوئے کہ لفظ "البتّة" سے مراد تین طلاقیں ہیں، مدیث کی روایت "طلقها ثلاثا" کے الفاظ سے کردی۔

بالفرض اگر تشلیم کرلیا جائے کہ معاملہ اس کے بر عکس ہے جو ہم نے اوپر بیان کیا لیعنی حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے تو تین طلاقیں الگ الگ الفاظ سے دی تھیں لیکن بعض راویوں نے اس کو لفظ "البقة" سے روایت کردیا، تب بھی دیکھنے کی بات یہ ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو ایک طلاق اس وقت تسلیم کیا جب حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے اس بات پر قتم کھالی کہ انہوں نے صرف ایک طلاق کی نیت کی ہے۔ چنانچہ الوداؤد، ترفدی، ابن ماجہ اور دارمی کی روایت میں ہے کہ:

﴿فاحبربذلك النبى صلى الله عليه وسلم وقال: و الله ما اردت الا واحدة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم والله مااردت الا واحدة، فقال ركانه: و الله ما اردت الا واحدة فردها اليه رسول الله صلى الله عليه وسلم

لینی حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے اس واقعہ کی حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو اطلاع دی اور کہا کہ اللہ کی قتم! میں نے صرف ایک طلاق کی نیت کی ہے، تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے فرمایا: واللہ! تم نے ایک ہی طلاق کی نیت کی ہے؟ حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: والله! میں نے ایک ہی طلاق کی نیت کی ہے، تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی بیوی ان کو لوٹادی۔ اس روایت میں دیکھتے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے کس طرح ان کو دوبار قتم دی کہ میں دیکھتے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے کس طرح ان کو دوبار قتم دی کہ ان کی نیت صرف ایک طلاق کی تقی۔ اور یہ بات ہم پیچھے بیان کر کھیے ہیں کہ عہد رسالت میں اگر کوئی شخص تین مرتبہ طلاق کے الفاظ ادا کرنے کے بعد یہ کہتا کہ رسالت میں اگر کوئی شخص تین مرتبہ طلاق کے الفاظ ادا کرنے کے بعد یہ کہتا کہ

تحرار سے میری نیت تاکید کی تھی تو اس کی نیت قضاءً مموع ہوتی تھی، اس لئے کہ وہ زمانہ جھوٹ اور دھوکے سے پاک زمانہ تھا، اگر تین طلاقوں کو علی الاطلاق ایک شار کیا جاتا جیسا کہ علامہ ابن تیمیہ اور ان کے پیروکاروں کا خیال ہے تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم بھی بھی حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ کو ایک طلاق کے ارادہ کرنے پر قشم نہ دیتے۔ اس لئے کہ پھر تو تین طلاق کے الفاظ بول کہ ایک طلاق کی نیت کرنے کی بھی ضرورت نہیں تھی۔ (بلکہ نیت کے بغیر بھی ایک ہی طلاق واقع ہوتی) اور نہ ہی حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ان کو قشم دینے کا کوئی فاکدہ تھا، اس لئے کہ علامہ این تیمیہ اور ان کے موافقین کے نزدیک اس میں نیت کی بھی شرط نہیں ہے بلکہ تین طلاق کے الفاظ بول کر تین کی نیت کرے تب بھی ان کے شرط نہیں ہے بلکہ تین طلاق کے الفاظ بول کر تین کی نیت کرے تب بھی ان کے نزدیک ایک ہی طلاق واقع ہوگ۔

زیادہ سے زیادہ حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ کی حدیث سے جو بات ثابت ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ حضور اقدی صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی نیت تأکید میں قضاءً تقدیق فرمائی، یہ بات ہمیں بھی تشلیم ہے۔ لیکن اگر کوئی شخص بنیت تأسیس بھی تین طلاقیں دے تب بھی ایک ہی طلاق واقع ہوگ، اس کی اس حدیث میں کوئی دلیل نہیں ہے۔ لہذا حدیث رکانہ سے استدلال درست نہیں۔

ویں ہیں ہے۔ ہدا صدیت را اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اکھی دی گئی تین طلاقوں کے لازم
ہونے کے بارے میں جمہور فقہاء کی دلیل نظری اعتبار سے بھی بالکل ظاہر ہے، وہ یہ
کہ مطلقہ خلافہ طلاق دھندہ کے لئے اس وقت تک حلال نہیں ہو سکتی جب تک وہ
عورت دو سرے شخص سے نکاح نہ کرلے، چاہے وہ تین طلاقیں متفرق طور پر دی
گئی ہوں یا اکھی دی گئی ہوں۔ لغة اور شرعاً اس سے کوئی فرق واقع نہیں ہو تا، اور
ان دونوں صورتوں میں جس فرق کا تصور کیا جاتا ہے وہ فرق صرف ظاہری ہے، جس
کو شریعت نے نکاح، عتق اور اقرار کے باب میں بالاتفاق لغو قرار دیا ہے۔ چنانچہ
اگر ولی نکاح بیک کلمہ کس سے یہ کہے کہ «میں نے ان تین لڑکیوں کا نکاح تجھ سے

کردیا" تو یہ نکاح منعقد ہوجائے گا، جیسا کہ اس صورت میں نکاح منعقد ہوجاتا ہے جب ولی نکاح کسی شخص سے الگ الگ الفاظ میں یہ کہے کہ "میں نے اس لڑکی کا اور اس لڑکی کا اور اس لڑکی کا نکاح تجھ سے کردیا" اور عتق اور اقرار وغیرہ کا بھی کی تھم

جو حضرات اکٹھی دی گئی تین طلاقوں کو ایک طلاق شار کرتے ہیں، ان کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ اگر کوئی شخص اس طرح قتم کھائے کہ "احلف ماللّٰه ثلاثا" (یعنی میں تین بار اللّٰہ کی قتم کھاتا ہوں) تو یہ ایک ہی قتم شار ہوگی، تین نہیں ہوں گی، تو پھر طلاق دینے والے کا بھی ہی تھم ہونا چاہئے۔

اس اشكال كا جواب يه ب كه يه طلاق كو قتم پر قياس كرنا درست نهيس اس كئے كه دونوں ميں فرق ب، وہ فرق يه ب كه طلاق دينے والا انشاء طلاق كرتا ب اور شريعت نے طلاق كى آخرى حد تين قرار دى ب، لہذا جب كوئى شخص يه كہتا ب كه "انت طالق ثلاثا" تو گويا اس نے يه كہا "انت طالق جميع المطلاق" يعنى تجھے تمام طلاقيں ديتا ہوں۔ ليكن جہال تك قتم كھانے والے كا تعلق ب تو اس فتم كى كوئى آخرى حد مقرر نہيں ہے۔ اس لئے طلاق اور قتم ميں فرق ہے۔

(کذانی فتح الباری)

حافظ ابن مجر رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ طلاق ثلاثہ کا مسکلہ بعینہ "متعہ" کے

مسکلے کی نظیر ہے، چانچہ متعہ کے بارے میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ

"حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے دور میں

اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے ابتدائی دور خلافت میں "متعہ" کیا جاتا تھا، پھر

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ہمیں اس سے منع کردیا تو ہم اس سے باز آگئے۔ اور

دونوں مسکوں میں رائح قول یہ ہے کہ "متعہ" حرام ہے اور طلاق شلاشہ واقع ہوتی

ہیں، اس لئے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے زمانے میں ان دونوں مسکول

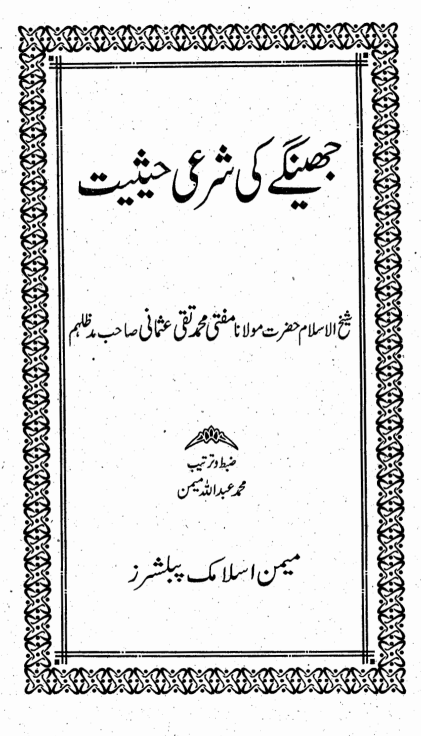
ہیں، اس لئے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے زمانے میں ان دونوں مسکول

ہیں، اس لئے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے زمانے میں ان دونوں مسکول

ایک نے بھی ان دونوں مسلوں میں اس اجماع کی مخالفت کی ہو۔ اور صحابہ کرام کے اجماع سے معلوم ہوا کہ ان کے نزدیک کوئی ناخ تھا، اگرچہ بعض حضرات صحابہ پر یہ ناخ پہلے مخفی تھا۔ لیکن حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے زمانے میں صحابہ کرام کے اجماع سے ناخ سب پر واضح ہوگیا۔ لہذا اس اجماع کے منعقد ہوجانے کے بعد جو شخص اس کی مخالفت کرے گا، وہ اس اجماع کو توڑنے والا ہوگا۔ اور کسی مسئلے میں انقاق کے ہو چکنے کے بعد کوئی شخص اس میں اختلاف کرے تو جمہور کے نزدیک اس کا اختلاف کرنا معتر نہیں۔ واللہ اعلم بالصواب۔



# 



## (۱) جھنگے کی شرعی حیثیت

بیمقالہ حفرت مولانا محرتق عثانی صاحب مظلم کی مایی ناز تالیف "تکملة فتح الملهم" کا حصہ ہے، ضرورت اور اہمیت کے پیش نظر احقر کی فرمائش پر مولانا عبدالمنتقم صاحب نے اس کا ترجمه فرمایا۔ جو پیش فدمت ہے۔



## لِسْمِ اللَّهِ الرَّكْ إِنَّ الرَّجْ فِي

# جھنگے کاشرعی حکم

الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين والصلاة والسلام على رسوله الكريم اما بعد!

"جسنگے" کو عربی زبان میں "روبیان" یا ادبیان کہا جاتا ہے، مصری زبان میں اس کا نام "جبری" ہے اور اگریزی میں اس کا نام احمد بن صنبل ائمہ ثلاثہ (یعنی حضرت امام مالک، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن صنبل رحم الله) کے نزدیک جسینگے کے حلال ہونے میں کوئی شبہ نہیں ہے، کیونکہ ان کے باس تمام سمندری حیوانات حلال ہیں، اور احناف کے نزدیک جسینگے کا جواز اس بات پر موقوف ہے کہ آیا یہ مجھلی ہے یا نہیں؟

بہت سے ماہرین لغت نے اس بات کی صراحت کی ہے کہ جھینگا مچھلی کی ایک قتم ہے چنانچہ ابن درید نے جھرۃ اللغۃ میں کہا کہ واربیان صوب من السمک "اربیان (جھینگا) مچھلی کی ایک قتم ہے"۔ (جلد ۳ صفح ۱۳۱۷)

لغت کی مشہور کتاب قاموس و تاج العروس میں بھی جھنگے کو مجھنلی میں شار کیا گیا ہے۔ (جلدا صفحہ۱۳۷)

ای طرح علامہ دمیری نے اپنی کتاب "حیواۃ الحیوان" میں فرمایا کہ الروبیان هوسمک صغیر جدا احمر" "جھینا بہت چھوٹی مجھل ہے جس کا رنگ سرخ او تاہے"۔ (جلدا صفحہ ۲۷۳)

ماہر میں لغت کی ان تصریحات کی بناء پر احناف میں سے بہت سے حضرات نے جھینگے کے حلال ہونے کا فتوی دیا ہے، جیسا کہ صاحب قانوی حماریہ وغیرہ- ہمارے شخ المشائخ حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب

"امداد الفتاوىٰ" مين فرمايا:

دسمک کے پچھ خواص لازمہ کی ولیل سے ثابت نہیں ہوئے کہ ان کے انفاء سے سمیت منتنی ہوجائے، اب مدار صرف عدول مبصرین کی معرفت پر رہ گیا ہے۔ اس وقت میرے پاس حیواۃ الحیوان ومیری کی جو کہ مابیات حیوانات سے بھی باحث بے موجود ہے، اس میں تصریح ہے الروبیان هوسمک صغیر جدا۔ بہر طال احقر کو اس وقت تو اس کے سمک (مجھلی) ہونے میں بالکل اطمینان ہے۔ ولعل الله یحدث بعد ذالک امرا۔ والله اعلم۔ (اداد الفتادی جلام صفحہ،)

لیکن موجودہ دور کے علم حیوانات کے ماہرین "جھیگا" کو مجھلی میں شار نہیں کرتے، بلکہ ان کے نزدیک "جھیگا" پانی کے حیوانات کی ایک متقل قتم ہے، ان کا کہنا ہے کہ جھینگا کیڑے کے خاندان کا ایک فرد ہے، نہ کہ مجھلی کی کوئی قتم۔ ماہرین حیوانات کے ہاں مجھلی کی تعریف یہ ہے:

هو حيوان ذوعمود فقرى يعيش في الماء ويسج بعواماته ويتنفس بغلصمته

"وہ ریڑھ کی ہڑی والا جانور ہے جو پانی میں رہتا ہے، اپنے پروں سے تیر تا ہے اور گلچروں سے سانس لیتا ہے"۔

(انسائيكلوپيڈيا آف بريزانيكا ٥٥/٥٠ مطبوعه ١٩٥٠)

اس تعریف کے روسے جھینگا مجھلی میں داخل نہیں ہے، کیونکہ جھینگے میں ریڑھ کی ہڈی ہمی میں دیڑھ کی ہڑی ہے۔ کی ہدی می کی ہڈی بھی نہیں ہے اور نہ جھینگا گلچڑوں سے سانس لیتا ہے۔ نیز جدید علم حیوان، حیوانات کو دو بڑی قسموں میں تقسیم کرتا ہے۔

1 الحيوانات الفقرية (Vertebrate)

🕜 الحيوانات غيرالفقرية (Invertebrate)

پہلی قتم ان حیوانات کی ہے جن میں ریڑھ کی ہڈی ہوتی ہے اور جس میں اعصالی نظام بھی موجود ہو تاہے اور دوسری قتم ان حیوانات کی ہے جن میں ریڑھ کی ہڑی نہیں ہوتی۔ اس تقسیم کے لحاظ سے مچھلی حیوانات کی پہلی قسم میں شار ہوتی ہے جبكه جهينگا دو سرى قتم ميں شار موتا ہے۔ انسائيكلوپيڈيا آف بريٹانيكا (٣١٣/١ مطبوعه ۱۹۸۸ء) کے مطابق نوے فیصد حیوانات کا تعلق اس دو سری قتم سے ہے، نیزید قتم تمام چھال والے جانور اور حشرات الارض کو بھی شامل ہے۔ اس طرح متانی نے وائرة المعارف میں مچھلی کی تعریف ان الفاظ سے کی ہے۔ وحيوان من حلق الماء وآخر رتبة الحيوانات الفقرية دمه احمريتنفس في الماء بواسطة حياشيم وله كسائر الحيوانات الفقرية هيكل عظمي " محچھلی پانی میں رہنے والا جانور ہے، ریڑھ کی ہڈی والے جانوروں میں اس کا درجہ آخر میں ہے، اس کا خون سرخ ہے، ناک کے بانسوں کے ذریعہ وہ سانس لیتا ہے اور دو سرے ریڑھ کی ہڈی والے جانوروں کی طرح اس کا ڈھانچہ بھی بہت بڑا ہو تا

محر فرید وجدی نے مجھلی کی تعریف اس طرح کی ہے:

ے"- (دائرة المعارف جلد اصفحه ٢٠)

والسمك من الحيوانات البحرية وهو يكون الرتبة الخامسة من الحيوانات الفقرية دمها بارد احمر، يتنفس من الهواء الذائب في الماء بواسطة خياشيمها وهي محلاة باعضاء تمكنها من المعيشة دائما في الماء وتعرم فيه بواسطة عوامات ولبعضها عوامة واحدة المحيشة واحدة

ومجھلی سندری جانوروں میں سے ہے اور ریرھ کی بدی والے

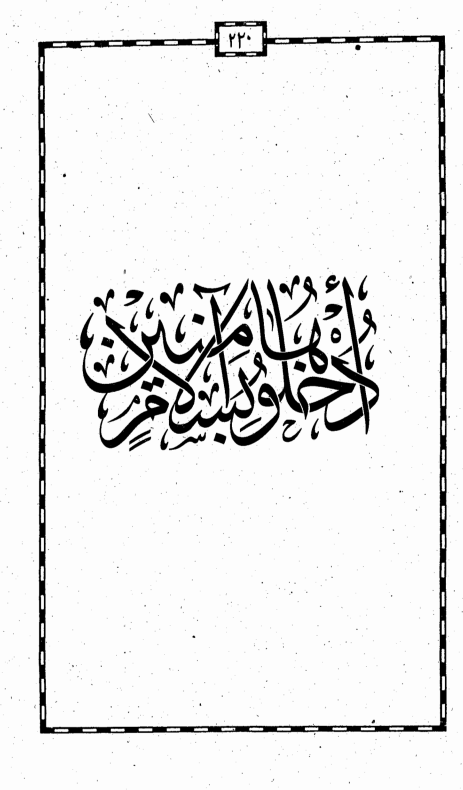
جانوروں میں اس کا درجہ پانچویں نمبر پر ہے اس کا خون محصد ا مرخ ہے، پانی میں تحلیل شدہ ہواؤں سے خیشوم کے ذریعہ وہ سانس لیتی ہے اور وہ ایسے اعضاء سے آراستہ ہے جن کی مدد سے اس کے لئے بیشہ پانی میں رہنا آسان ہے، مچھلی اپنے پروں کے ذریعہ پانی میں تیرتی ہے اور بعض مچھلی کا صرف ایک بی پر ہوتا ہے"۔

می کی یہ تعریفات جھینگے پر صاوق نہیں آئیں، ان تعریفات کی رو سے جھینگا اس لئے می پھلی کے خارج ہوجاتا ہے کہ جھینگا میں رٹرھ کی ہڑی نہیں ہوتی، الہذا اگر ہم ماہرین حیوانات کے قول کا اعتبار کریں تو جھینگا میسی ہوگا۔ لیکن یہاں سوال یہ میں حنفیہ کے اصل ندہب کے مطابق یہ کھانا جائز نہیں ہوگا۔ لیکن یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آیا جھینگا کے مجھلی ہونے یا نہ ہونے میں ماہرین حیوانات کی ان علمی تحقیقات کا اعتبار کیا جائے گا یا عرف عام یعنی لوگوں میں متعارف اصطلاحی مفہوم کا اعتبار کیا جائے گا؟ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ دو جگہوں کے عرف اگر آپس میں اعتبار کیا جائے گا؟ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ دو جگہوں کے عرف اگر آپس میں مردہ کی خانف ہوں تو اس صورت میں اہل عرب کا عرف معتبر ہوگا، کیونکہ حدیث میں مردہ سمندری جانوروں سے سمک (مجھلی) کا جو اسٹناء کیا گیا ہے وہ عربی زبان کی بنیاد پر کیا گیا ہے (الہذا کسی جانور کے سمک میں داخل ہونے یا نہ ہونے میں عربی زبان کا عرف معتبر ہوگا۔ مترجم) اور پہلے یہ بات گزر چی ہے کہ ابن درید، فیروز آبادی، زبیدی اور دمیری جسے ماہرین لغت اس بات پر متفق ہیں کہ جھینگا مجھلی ہے۔

لہذا اس تفصیل کے مطابق احناف میں سے جن حضرات نے "علم حیوان" کی بیان کردہ تعریف کی روشنی میں جھینگے کو محیلی سے خارج سمجھا انہوں نے اس کے کھانے کو ممنوع قرار دیا۔ اور جن حضرات فقہاء نے اہل عرب کے عرف کے مطابق جھینگے کو محیلی میں شارکیا، انہوں نے اس کے جواز کا فتوئی دیا۔

جواز کا قول اس لئے رائح معلوم ہوتا ہے کہ اس قتم کے مسائل میں شریعت کا مزاج یہ ہے کہ وہ لوگوں کے عام عرف کا اعتبار کرتا ہے، فنی باریکیوں کو نہیں دیکھا۔ لہذا فتویٰ دیتے وقت جھینگے کے مسئلہ میں تخی کرنا مناسب نہیں ہے، بالخصوص جبکیہ بنیادی طور پر یہ مسئلہ اجتہادی ہے کہ ائمۃ ثلاثہ کے نزدیک جھینگے کے حلال ہونے میں کوئی شبہ نہیں ہے، نیز کسی مسئلہ میں فقہاء کا اختلاف شخفیف کا باعث ہے البتہ پھر بھی جھینگا کھانے سے اجتناب کرنا زیادہ مناسب زیادہ احوط اور زیادہ اولی ہے۔ واللہ سجانہ وتعالی اعلم۔





# بيع بالتعاطي كاحكم

شخ الاسلام حفزت مولا نامفتي محمر تقى عثماني صاحب مظلهم



ميمن اسلامك يبلشرز

### (۷) نیج بالتعاطی کاتھم

يه مقاله حضرت مولانا محمد تقى عثانى صاحب مظلم نے كويت ميں "بيت التمويل الكويتى" كى طرف

سے منعقد ہونے والے ایک سیمینار میں پیش فرمایا۔

اہمیت کے پیش نظر احقرنے اس کا ترجمہ کر دیا۔ جو پیش

خدمت ہے۔



# تعاطى اوراستجرار كاحكم

الحمد لله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعد!

اس اجلاس میں جو موضوع میرے سپرد کیا گیا ہے، وہ ہے بچے التعاطی اور بچے الاستجرار اور یہ کہ اسلامی بینکول کے معاملات میں اور موجودہ دور میں بیج کی جدید صورتوں میں ان دونوں سے کس طرح کام لیا جائے؟ للندا پہلے ان دونوں بیوع کے معنیٰ اور تعریف اور ان کے بارے میں فقہاء نے جو کچھ فرمایا ہے اس کو بیان کریں گے۔ اور پھر ہم ان دونوں کو جدید معاملات پر تطبیق دینے کے بارے میں گفتگو کریں گے۔ واللّٰہ سبحانہ ہوالموفق والمعین۔

# البيع بالتعاطي

فقہاء کے نزدیک بھے تعاطی اسے کہتے ہیں کہ عاقدین عقد بھے کے وقت زبان سے ایجاب یا قبول نہ کریں بلکہ ایجاب یا قبول کئے بغیر مشتری چیز کی قبت بائع کو پکڑا دے اور بائع وہ چیز مشتری کو دیے، نہ بائع یہ کے کہ میں نے یہ چیز فروخت کی اور نہ مشتری یہ کہے کہ میں نے یہ چیز فروخت کی اور نہ مشتری یہ کہے کہ میں نے یہ چیز فریدی۔

بیع تعاطی کی دو قسمیں ہیں: ایک یہ کہ عاقد مین میں سے ایک زبان سے ایجاب کا تلقظ کرے، اور دو سرا شخص قول کے بجائے فعلاً اس بیع کو قبول کر لے، مثلاً مشتری یہ کہے کہ جھے ایک روٹی دیو، اش کے جواب میں بائع اس کو خاموش سے روٹی اٹھا کر دیدے اور اس سے بینے وصول کرلے اور زبان سے بچھ نہ کہے۔ اس صورت میں ایجاب لفظا ہوا اور قبول فعلاً پایا گیا۔

ورے یں بیب سے اور اور این میں سے کوئی بھی زبان سے کچھ نہ کہے۔ مثلاً ایک دو سری قتم یہ ہے کہ عاقد من میں ہر چیز پر اس کی قیت کھی ہوئی تھی، اس نے شخص دکان میں واخل ہوا،دکان میں ہر چیز پر اس کی قیت کھی ہوئی تھی، اس نے

ائی مطلوبہ اشیاء ان کی جگہ سے اٹھائیں، اور ان پر لکھی ہوئی قیمت دکاندار کو دے کر وہ اشیاء لے کر چلا گیا۔اس صورت میں عاقدین کے درمیان کسی بھی قتم کی بات

روہ اعاد کے رہا ہے۔ ان ورف یں مدیل کو یہ یا کا ان ان کے اس مولی۔ چیت زبان سے نہیں ہوگی۔

فقہاء کی اصطلاح میں دونوں قسموں کو ''بیج تعاطی'' یا ''بیج معاطاۃ'' کہا جاتا ہے۔ جمہور فقہاء کے نزدیک تمام اشیاء میں بیج تعاطی کی دونوں قسمیں جائز ہیں۔ البتہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے مشہور نہ بہب کے مطابق بیج تعاطی جائز نہیں، اس لئے کہ ان کے نزدیک بیج ایجاب و قبول پر موقوف ہوتی ہے، اور بیج تعاطی کے اندر ایجاب و قبول دونوں یا ایک موجود نہیں۔ لیکن کتب شافعیہ کی طرف مراجعت کرنے سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک بیج تعاطی کے تھم کے بارے میں مختلف اقوال ہیں: ایک قول یہ ہے کہ شوافع کے نزدیک بھے تعاطی تمام اشیاء میں باطل ہے، اور اس کے ذریعہ بھے منعقد نہیں ہوتی۔ پئی ان کا مشہور مذہب ہے۔

دو سرا قول یہ ہے کہ معمولی اشیاء میں بھے تعاطی جائز ہے لیکن فیتی اور نفیس اشیاء میں اشیاء میں بھے تعاطی جائز نہیں۔ یہ علامہ ابن سرج اور رؤیائی رحمة الله علیبها کا قول ہے۔ (منی الحاج للشربی فتح ۲/۳)

حفیہ میں سے امام کرخی رحمۃ الله علیہ کا بھی ہی قول ہے۔

(فتح القديره/٥٥٩)

جن چیزوں میں بیج تعاطی کا عرف جاری ہے، ان میں بیج تعاطی جائز ہے، ان کے علاوہ دو سری چیزوں میں جائز نہیں۔

چوتھا قول یہ ہے کہ جو لوگ "بیع معاطاۃ" ہے واقف ہیں جیسے عام آدی اور تاجر وغیرہ، ان کا بیع معاطاۃ کرنا جائز ہے، اور جو لوگ بیع معاطاۃ ہے پوری طرح واقف نہیں، ان کو تلقظ کے بغیر بیع کرنا درست نہیں ہے۔

(مغی الحاج ۱۳۸۳)

البتہ جہور فقہاء کا غرب رائے یہ ہے کہ تمام اشاء میں تعاطی کے ذریعہ کئے منعقد ہوجاتی ہے۔ بشرطیکہ یہ عقد آپس کی رضا مندی کے ساتھ طے پائے۔ غرب جہور کی دلیل کے طور پر بہال صرف علامہ ابن قدامة رحمۃ الله علیہ کی عبارت نقل کرتے ہیں جو انشاء الله کافی و شانی ہوگی، چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

ہماری دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالی نے بھے کو طال قرار دیا اور اس
کی کیفیت بیان نہیں فرمائی، چنانچہ جس طرح دو سرے معاملات
مثلاً "قبض" "احراز" اور "تفرق" کے سلسلے میں عرف کی
طرف رجوع کیا تھا، اسمی طرح بھے کی کیفیت معلوم کرنے کے
لئے بھی عرف کی طرف رجوع کرنا واجب ہے چنانچہ عرف کے
ذریعہ معلوم ہوا کہ مسلمان اپنے بازاروں میں اس طرح سے فتح

کامعالمہ کرتے ہیں اور بھے کا یہ طریقہ ان کے درمیان معلوم اور مشہور ہے۔ البتہ بھے کی اس قتم پر شریعت کے بعض احکام کا داروردار ہے اور ان کو شریعت نے اپی جگہ پر بر قرار بھی رکھا ہے، لہذا اپی رائے سے بھے کی اس قتم میں تغیراور تبدیلی کرنا جائز نہیں۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے درمیان اس بھے کا کشرت سے شیوع کے باوجود اس میں ایجلب و قبول کا استعال ثابت اور منقول نہیں، اگر ایجاب و قبول اس بھے میں استعال کرتے تو یہ بات ضرور مشہور ہوجاتی، اور اگر ایجاب و قبول کا تافظ بھے کے اندر شرط کا درجہ رکھتا تو اس صورت میں اس عظم کو آگے دو سموں تک پہنچانا واجب ہوجاتا، اور صحابہ کرام سے اس بات کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا ہوجاتا، اور صحابہ کرام سے اس بات کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا ورغفلت سے کام لیتے۔

ووسری طرف بج ان معالمات میں سے جب بن میں عموم بلوی پایا جاتا ہے، لہذا اگر بچ کے اندر ایجاب و قبول کا تلقظ شرط کے درج میں ہو تا تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اس کو ضرور اس طرح واضح کرکے بیان فرماتے کہ وہ حکم مخفی نہ رہتا، اس لئے کہ اگر یہ ایجاب و قبول کا تلقظ بج کے اندر شرط ہو تا تو پھر اس کے نہ پائے جانے کی صورت میں بہت سے معاملات فاسد ہوجاتے، اور پھراس کے نیتج میں باطل طریقے پر معاملات فاسد ہوجاتے، اور پھراس کے نیتج میں باطل طریقے پر مال کھانے کی نوبت آجاتی، اور ہمارے علم کی حد تک حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم یا صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم سے اقدس صلی اللہ علیہ وسلم یا صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم سے اس بارے میں کوئی روایت موجود نہیں ہے۔

اور چونکہ ہر زمانے میں لوگ بازاروں کے اندر بجے تعاطی کے معاطات کرتے آرہے ہیں اور ہمارے مخالفین سے پہلے کی نے ہی بجعی بچے کے اس طریقے کی مخالفت نہیں کی، اس لئے اس کے جواز پر اجماع ہوچکا ہے۔ ای طرح ہیہ، ہدیہ، صدقہ وغیرہ میں بجی ایجاب وقبول کا یمی حکم ہے کہ زبان سے ان کا تلقظ ضروری نہیں، چنانچہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام سے بھی ان معاطات میں ایجاب وقبول کا استعال کرنا منقول نہیں، طالنکہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حبشہ اور دو سرے مقامات کے بہت سے ہدایا پیش کئے میں حبشہ اور دو سرے مقامات کے بہت سے ہدایا پیش کئے دن میں حبشہ اور دو سرے مقامات کے بہت سے ہدایا پیش کے حضور اقدس صلی اللہ عنہا کی باری کے دن کے دو اور لوگ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی باری کے دن حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ہدیہ پیش کرنے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ہدیہ پیش کرنے دو اور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ہدیہ پیش کرنے دو اولیت دیتے تھے۔ (منق علیہ)

صحیح بخاری میں حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں کوئی شخص کھانا لا تا تو آپ لانے والے سے سوال کرتے کہ یہ بدیہ ہے یا صدقہ ہے؟ اگر لانے والا جواب میں کہتا کہ یہ صدقہ ہے تو آپ اپنے صحابہ کرام سے فرماتے کہ آپ لوگ تاول فرماتیں، اور آپ خود تاول نہ فرماتے۔ اور اگر جواب میں یہ کہا جاتا کہ یہ ہدیہ ہے تو اس وقت آپ اپنے ہاتھ سے لوگوں کو مات کہ یہ ہدیہ ہے تو اس وقت آپ اپنے ہاتھ سے لوگوں کو کماتے کا اشارہ فرماتے اور خود بھی ان کے ساتھ بیشے کر کھاتے کا اشارہ فرماتے اور خود بھی ان کے ساتھ بیشے کر کھاتے

حفرت سلمان رضی الله تعالی عنه سے ایک مدیث مروی ہے کہ ایک مرتبہ وہ کچھ کھجوری حضور اقدس صلی الله علیہ

وسلم كى خدمت ميل لائے، اور آكر كہاكد ميس نے يد ويكھاكه آب اور آپ کے صحابہ اس محبور کے زیادہ حق دار ہیں، اس لئے میں صدقہ کی کھے مجوری آپ کی خدمت میں لایا ہوں، حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے ان کی بات س کر صحابہ كرام سے فرمايا كہ آپ لوگ كھاليں، آپ نے وہ تھجوريں نہیں کھائیں۔ پھر دوبارہ تھجوریں آپ کی خدمت میں لائے اور عرض کیا کہ میں نے دیکھا کہ آپ صدقہ نہیں کھاتے ہیں، اس لئے یہ تھجوریں آپ کے لئے ہدیہ لایا ہوں، اس وقت حضور اقدس صلى الله عليه وسلم في "دبهم الله" يرهى اور ان كو كهايا-ديكھئے: ان احادیث میں نہ تو حضوراقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے قبول کا تلقظ کرنا منقول ہے اور نہ یہ منقول ہے کہ آب نے "ایجاب" کے تلقظ کا تھم دیا ہو، بلکہ آپ نے صرف ي معلوم كرنے كے لئے سوال كياكہ وہ صدقہ ب يابريہ ہے؟ اور اکثر روایات میں ایجاب وقبول کا تلقظ منقول نہیں، بلکہ "معاطاة" كے طور ير وہ معامله ممل ہوگيا۔ اور فريقين كے ورمیان رضامندی کے ساتھ جدائی ہونااس بات کی کافی ولیل ہے کہ یہ معاملہ درست ہوگیا، اس لئے کہ اگر ان معاملات میں ایجاب و قبول کا تلفظ شرط ہو تا تو اس صورت میں لوگوں کو وشواری بیش آجاتی، اور مسلمانوں کے بہت سے معاملات فاسد موجاتے، جس کے نتیج میں ان کے اکثر اموال حرام موجاتے۔ دوسرے اس لئے کہ ایجاب و قبول کا مقصد تو فریقین کی رضامندی کا اظہار ہے، لہذا جب ایجاب وقبول کے علاوہ دوسری چیز مثلاً بھاؤ تاؤ یا تعاطی وغیرہ پائی جائے جو آلیس کی

رضامندی پر دلالت کرنے والی ہوتو اس صورت میں بھاؤ تاؤیا تعاطی اس ایجاب و قبول کے قائم مقام ہو کر اس کی طرف سے کافی ہوجائے گی، اس لئے کہ رضامندی کے اظہار کا ذریعہ صرف ایجاب وقبول نہیں ہے۔ (الغی لابن قدامہ: ۵۲۱/۳)

#### اسلامی بینکوں میں جاری شدہ مرابحہ کے معاملات میں

#### ''تعاطی"کے جواز کی حد

بہرمال، یہ تو بیوع میں "تعاطی" کے تھم کے بارے میں تفصیل تھی۔ اور جہور فقہاء کے نزدیک تعاطی جائز ہے جس کے دلائل بیچے علامہ ابن قدامۃ رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت میں بیان کر دیئے گئے۔ لیکن یہ بات طحوظ رہنی چاہئے کہ "تعاطی" سے صرف ان عام بیوع کے معاملات میں کام لینا چاہئے جن میں کام لینے سے کوئی شرعی قبادت لازم نہ آئے، لیکن اگر کسی عقد میں "تعاطی" سے کام لینے کے نتیج میں کوئی شرعی شرعی قبادت لازم آجائے، یا اس کی وجہ سے جائز معاملہ کا کسی ناجائز معاملے کے شرعی قامر ہوگئ کہ آجکل اسلای بیکوں میں جو عقود مرابحہ تعاطی کے ذریعہ انجام دیے جائے ہیں وہ کسی طرح بھی درست نہیں۔

تفصیل اس کی یہ ہے کہ جب گابک بینک کے پاس آکر سامان یا آلات یا مشینری وغیرہ کی خریداری کے لئے بینک سے سرمایہ کاری کا مطالبہ کر تا ہے تو بینک اس کو ان اشیاء کی خریداری کے لئے سود پر قرض فراہم کرنے کے بجائے گابک کی مطلوبہ اشیاء پہلے خود اپنے لئے بازار سے خرید لیتا ہے، اور پھروہ اشیاء مرابحہ مؤجلہ پر گابک کو فروخت کردیتا ہے۔ لیکن عملی طور پر اکثر بینکوں میں یہ ہوتا ہے کہ بینک وہ اشیاء خود نہیں خرید تا بلکہ وہ گابک کو اپنا وکیل بنا دیتا ہے کہ تم میرے وکیل بن کر بازار

ے فلاں چیز جو ان اوصاف کی حامل ہو خرید لو، جب گامک اس چیز پر بینک کے وکیل کی حیثیت سے قبضہ کر لیتا ہے تو پھراس کے بعد گامک مرابحہ مؤجلہ کے ذریعہ وہ چیز . بینک سے خرید لیتا ہے۔

البتہ اس صورت میں یہ ضروری ہے کہ گابک بحیثیت وکیل کے اپنے فرائفن انجام دیتے ہوئے ان اٹیاء کو خریدنے کے بعد ان کا رسک بینک کی طرف منقل کردے، اور پھران اٹیاء کو بینک سے خریدنے کے لئے از مرنو بینک کو اوفر (ایجاب) کرے اور بینک گابک کی اس اوفر کو قبول کرے۔

بعض حفرات مندرجہ بالا معاملے میں اختصار کرنے کی غرض سے یہ تجویز پیش کر تے ہیں کہ بینک اور گابک کے درمیان مرابحہ کا معاملہ "تعاطی" کی بنیاد پر ہوجائے اور از سرنو دوبارہ ایجاب و قبول کی ضرورت نہ ہو، لہذا جس وقت گابک اس سامان پر بینک کی طرف سے بحیثیت وکیل کے قبضہ کرے تو ای وقت یہ سمجھ لیا جائے گا کہ گابک نے بینک سے وہ چیز" تعاطی" کی بنیاد پر خود بخود خرید لی ہے۔

" تعاطی" اگرچہ اصلاً جائز ہے، لیکن مندرجہ بالا تجویز میرے نزدیک شرعاً جائز بن-

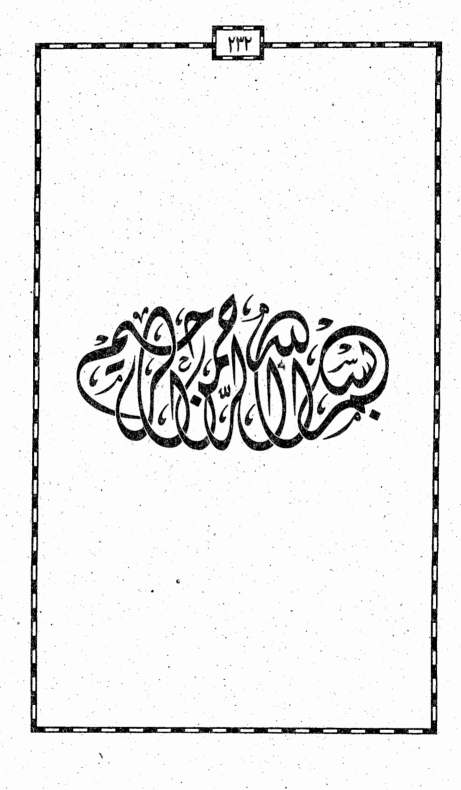
وجہ اس کی یہ ہے مرابحہ للاکمر بالشواء کو آبکل اسلامی بینک سودی قرض کے بدل کے طور پر استعال کر رہے ہیں، لہذا اس قتم کے معاملات اور سودی معاملات کے درمیان کوئی جو ہری فرق ضرور ہونا چاہئے جو ان دونوں کو جدا جدا کر دے، اب ان دونوں کے درمیان جو ہری فرق ہی ہے کہ سودی معاملات میں معاملے کی اصل بنیاد "پنے کا بھاؤ" ہے۔ چنانچہ بینک ای "بھاؤ" (کرنی کی تیزی) کی بنیاد پر کوئی خطرہ مول لئے بغیر سود کا مطالبہ کرتا ہے، جب کہ "مرابحہ" کے اندر معاملہ کی اصل بنیاد وہ سامان تجارت ہوتا ہے جو بینک کی ملکت میں ہوتا ہے اور جس کو بینک ای ملکت میں ہوتا ہے اور جس کو بینک ای ملکت میں ہوتا ہے ادر اپ مامان پر جس کو بینک ای ملکت میں موتا کرتا ہے،

کوئی مدت، چاہے وہ قلیل ہی کیوں نہ ہو، ایسی گررنی چاہئے جس میں وہ سامان بینک کی ملکیت اور اس کے ضان میں ہو، اگر اس عرصہ کے اندر وہ سامان تباہ ہوجائے تو وہ بینک کا نقصان ہوگا۔ چنانچہ بینک نہ تو اس مال کے ضان کا مطالبہ کرے گا اور نہ اس پر کسی منافع کا مطالبہ کرے گا۔ اگر عملی طور پر یہ صورت نہ ہو تو اس صورت میں بینک کو عاصل ہوئے والا نفع ربح مالم یضمن بین واضل ہوکر بھی حدیث حرام ہوجائے گا۔

لہذا اگر ہم مرابحہ کے اندر بھی "تعالی" کو جائز قرار دیتے ہوئے یہ کہہ دیں کہ جس وقت گاکہ نے بینک کا وکیل بن کر وہ سامان خرید کر اپنے قبض میں لے لیا، ای وقت خود بخود تعاطی کی بنیاد پر بینک اور گاکہ کے در میان بھی نظم کمسل ہوگئی تو اس صورت میں سودی معاملات اور مرابحہ کے در میان ہو فرق ہے وہ بھی ختم ہوجائے گا اور عملی طور پر یمی صورت ہوجائے گی کہ بینک نے گاکہ کو ، قم دیدی ادر کسی بھی لے ملکیت کی ذمہ داری اور ضمان کا خطرہ مول کئے بغیر گاکہ سے زیادہ رقم کا مطالبہ

زیر بحث مسئلے میں "تعالی" کے عدم جواز کی ایک وجہ اور بھی ہے وہ یہ کہ "تعاطی" کے اندر اگرچہ ایجاب اور قبول کا تلقظ شرعاً ضروری نہیں ہوتا لیکن فریقین کا مجلس میں حاضر ہونا اور ایک کا دینا اور دو سرے کا قبضہ کرنا تو شرعاً ضروری ہے، جبکہ زیر بحث تجویز میں بچ خود بخود منعقد ہوجائے گ، نہ ایک شخص کے گاور نہ ہی دو سرا شخص قبض کرے گا، اور فقہ کا مشہور اصول ہے کہ ایک ہی شخص بچ کی دونوں طرف کا ذوبہ وار نہیں بن سکتا ہے (جبکہ زیر بحث معاطعے میں ایک ہی شخص لیتنی گابک دونوں طرف کا دمہ دار بن رہا ہے۔

خلاصہ یہ نکلا کہ بینک اور گاہک کے در میان تعاطی کی بنیاد پر عقد مرابحہ جائز نہیں ہے۔



يح الانتجر اركاعكم شخ الاسلام حفزت مولا نامفتى محمر تقى عثمانى صاحب مظلهم تیمن اسلامک پ

## (٨) بيع الاستجرار كاحكم

یہ مقالہ''نج بالتعاطی'' کا حصہ ہے، جو حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مظلم نے کویت میں منعقد ہونے

والے سیمینار میں پیش کیا۔ یہ مقالہ "بحوث" میں

شائع ہو چکا ہے۔ اہمیت کے پیش نظر احقر نے اس کا

ترجمه كرويا\_



# بيعالاستجرار

لغوی اعتبار سے "بیج الاستجرار" "استجرالمال" سے ماخوذ ہے، جس کے معنی ہیں:
تھوڑا تھوڑا مال لینا۔ اور فقہاء متأخرین کی اصطلاح میں "بیج الاستجرار" یہ ہے کہ
کوئی شخص دکاندار سے اپنی ضرورت کی اشیاء وقیاً فوقیاً تھوڑی تھوڑی کر کے لیتا
رہے، اور ہر مرتبہ چیز لیتے وقت دونوں کے در میان نہ تو ایجاب و قبول ہو تا ہے اور
نہ ہی بھاؤ تاؤ ہو تا ہے۔

بهر "بيع الاستجرار" كي دو قسميس بين:

🚺 پہلی قتم یہ ہے کہ سامان کی قیمت بعد میں دی جائے۔

و سرى فتم يه ب كه سامان كى قيمت بهلے بى دكاندار كو دے دى جائے۔

جہاں تک بہلی قتم کا تعلق ہے، اس کو علامہ حصکفی رحمۃ الله علیہ نے در مختار

میں ان الفاظ سے ذکر کیا ہے:

یعن "نیج الاستجرار" یہ ہے کہ انسان دکاندار سے تھوڑی تھوڑی چیز لیتا رہے، اور
ان اشیاء کو استعال کرنے کے بعد آخر میں ان کی قیمت کا حساب کر کے ادا کردے۔
جس کا حاصل یہ ہے کہ انسان دکاندار کے ساتھ یہ سمجھونہ کرلے کہ جب بھی اس
کے گھرمیں کسی چیز کی ضرورت ہوگی وہ اس کی دکان سے منگوالے گا، چنانچہ جب اس
شخص کو اپنے گھرمیں کسی چیز کی ضرورت ہوتی ہے وہ اس کی دکان سے منگوالیتا ہے،
اور دکاندار اس کی مطلوبہ اشیاء ایجاب و قبول کے بغیراور کسی بھاؤ تاؤ اور قیمت کے
ذکر کے بغیراس کو دیدیتا ہے، اور وہ شخص اس چیز کو اپنی ضرورت میں استعال کر لیتا

ہے اور پھرایک او کے اندر جتنی اشیاء وہ دکان ہے لیتا ہے، مہینے کے آخر میں اس کا حماب ہوجاتا ہے، اور وہ شخص یک مشت تمام اشیاء کی قیمت اوا کرویتا ہے۔

فقہ کے مشہور قواعد کی رو سے بج کی یہ صورت ناجائز ہونی چاہئے، اس لئے کہ اگر ہم یہ کہیں کہ یہ بج اس وقت منعقد ہوگی جب وہ چیز مشتری نے دکاندار سے وصول کرلی تو اس صورت میں یہ خرابی لازم آتی ہے کہ شمن مجبول کے ساتھ بج منعقد ہوگ، اس لئے کہ اس موقع پر دکاندار اور مشتری کے درمیان نہ تو بھاؤ تاؤ ہوتا ہے اور اگر یہ کہا جائے کہ یہ بج اس وقت منعقد ہوگ، جب مہینے کہ آخر میں حساب کا تصفیہ ہوگا، جبکہ اس وقت وہ چیز استعال کے بعد ختم ہو چکی ہوگی تو اس صورت میں دو خرابیاں لازم آئیں گی، آیک خرابی تو یہ لازم آئی کہ اس چیز کی بچ منعقد ہونے سے پہلے ہی مشتری اس چیز کو استعال کے لئے دو سری خرابی یہ ہوگی کہ معدوم چیز کی بچ لازم آئے گی۔

کر کے ختم کر دے گا۔ دو سری خرابی یہ ہوگی کہ معدوم چیز کی بچ لازم آئے گی۔

انہیں خرابیوں کی وجہ سے بعض فقہاء نے "بچ الاستجرار" کو ناجائز قرار دیا ہے، انہیں خرابیوں کی وجہ سے بعض فقہاء نے "بچ الاستجرار" کو ناجائز قرار دیا ہے، چائے عام فقہاء شافعیہ کا نہ جب بی ہے، علامہ نودی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

أفا ما اذا احد منه شيئا ولم يعطه شيئا، ولم يتلفظا ببيع بل نويا احده بشمنه المعتاد، كما يفعله كثير من الناس، فهذا باطل بلا خلاف لانه ليس ببيع لفظى ولا معاطاة ، ولا يعدّ بيعا فهو باطل ، وليعلم هذا وليحترز منه، ولا تغتر بكثرة من يفعله، فان كثيرا من الناس ياحذ الحوائح من البيّاع مرة بعد مرة من غير مبايعة ولا معاطاة ثم بعد مدة يحاسبه ويعطيه العوض، وهذا باطل بلاخلاف لما ذكرناه الله المناس المناس

(الجوع شرح الهذب: ١٤١٧)

دریعنی اگر کوئی شخص (دکاندار) سے کوئی چیز لے اور اس کی قیمت اس کو نه دے اور دونوں (بائع اور مشتری) زبان سے تھے

کا تذکرہ بھی نہ کریں بلکہ دونوں یہ نیت کرلیں کہ اس چیز کی عام بازاری قیمت پر اس کی بھے ہو رہی ہے، جیسا کہ اکثر لوگ اس طرح کا معالمہ کرتے ہیں، تو بھے کی یہ صورت بلااختلاف باطل ہے، اس لئے کہ یہ نہ تو لفظی بھے ہے اور نہ بھے معاطاة میں داخل ہے، اور جب کمی بھے کے اندر اس کا شار نہیں ہے تو یہ بھے کی صورت باطل ہوگ۔ بھے کی اس قتم کا حکم جانے کے بعد اس سے احراز کرنا چاہئے، اور لوگوں کے درمیان اس بھے کا کھرت سے پایا جانا تمہیں دھوکے میں نہ ڈالے، اس لئے کہ بہت سے لوگ دکانداروں سے وقاً فوقاً بھے لفظی اور معاطاة کے بہت سے لوگ دکانداروں سے وقاً فوقاً بھے لفظی اور معاطاة کے بعد بہت سے لوگ دکانداروں سے وقاً فوقاً بھے لفظی اور معاطاة کے بعد بہت سے بی شرورت کی اشاء لیتے رہتے ہیں، پھر کھے بدت کے بعد بغیرانی ضرورت کی اشاء لیتے رہتے ہیں، پھر کھے بدت کے بعد آئیں میں حماب کرلیتے ہیں اور دکاندار کو ان اشاء کا معاوضہ دیہتے ہیں۔ یہ صورت بلااختلاف باطل ہے"۔

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ "بیع تعاطی اور استجرار" کے بارے میں شوافع کا مسلک زیادہ تدون نہیں ہے۔ لیکن فقہاء شوافع ہی گی ایک جماعت بیج کی ان دونوں قسموں کے جواز کی قائل ہے، ان میں سے ایک امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ بھی ہیں چنانچہ علامہ رملی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

الماالا ستجرار من بياع فباطل اتفاقا اى حيث لم يقدر الشمن كل مرة على ان الغزالى سامح فيه ايضا بناء على جواز المعاطاة ﴿ (نهاية الحاج لالمي ٣١٣/٣) "كى دكاندار سے تعور المحور الياب بالاتفاق باطل ہے، اس كے كه اس بيل بر مرتبہ قيت معمل نهيں كى جاتى البتہ الم غزالى رحمة الله عليه نے بيج معاطاة كے جوازكى بناء پر اس بيل بحق تناع بوئ اس كو بھى جائز قرار ديا ہے"۔

علامه شربنی خطیب رحمة الله علیه فرماتے میں:

واخذ الحاجات من البيّاع يقع على ضربين احدهما ان يقول: اعطنى بكذالحما او خبزا مثلا وهذا هو الغالب فيد فع اليه مطلوبه فيقبضه ويرضى به ثم بعد مدة يحاسبه ويؤدى ما اجتمع عليه، فهذا مجزوم بصحته عند من يجوز المعاطاة فيما اراه والثانى: ان يلتمس مطلوبه من غير تعرض لثمن كاعطنى رطل خبز اولحم مثلا فهذا محتمل وهذا مأراى الغزالى اباحته ومنعها المصنف (يعنى النووى رحمه الله) (منن الحراج منه الهدا محتمل وهذا رحمه الله المناهد)

"لعنی بیخ والے سے ضرورت کی اشاء لینا دو طرح سے ہوتا ہے: ایک یہ کہ خرید فے والا مثلاً یہ کہے کہ جمعے اسنے کا گوشت یا روئی دیدو۔ عام طور پر بی صورت ہوتی ہے، چنانچہ بیخ والا اس کو اس کی مطلوبہ اشاء دیریتا ہے اور خرید فے والا اس چیز پر قبضہ کر کے اس پر رضا مندی کا اظہار کردیتا ہے، پھر پھے مذت کے بعد اس کا حساب ہوجاتا ہے اور خرید فے والا تمام واجب کے بعد اس کا حساب ہوجاتا ہے اور خرید فیرات فقہاء بھے الاداء رقم ادا کردیتا ہے۔ میرے خیال میں جو حضرات فقہاء بھے معاطاۃ کے جواز کے قائل ہیں، ان کے نزدیک یہ صورت یقین طور پر درست ہے۔

دوسری صورت یہ ہے کہ خرید نے والا قیمت کا ذکر کے بغیر دکاندار سے اپنی مطلوبہ اشیاء طلب کرتے ہوئے مثلاً یہ کہ کہ مجھے ایک رطل گوشت یا روٹی دیدو (چنانچہ بیچنے والا اس کو مطلوبہ اشیاء دیریتا ہے) اس صورت کے جائز ہونے میں اخمال ہے، البتہ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ اس کے جواز کے قائل ہیں،

اور مصنف (لینی علامہ نووی رحمۃ اللہ علیہ) اس کے عدم جواز کے قائل ہیں"۔

مالکیه کی کتب میں "ویچ الاستجرار" کی دو سری قتم کا ذکر ملتا ہے، جس میں قیمت پہلے اوا کردی جاتی ہے، چنانچہ امام مالک رحمۃ الله علیه مؤطامیں تحریر فرماتے ہیں:

> ﴿ ولا باس ان يضع الرجل عند الرجل درهما ثم ياخذ منه بربع اوثلث اوبكسر معلوم سلعة معلومة فاذا لم يكن في ذلك سعر معلوم وقال الرجل: آخذ منك بسعر كل يوم، فهذا لا يحل لانه غرر يقل مرة ويكثر مرة ولم يفترقا على بيع معلوم

(مؤطاالامام مالك: جامع بيع الطعام)

"اگر ایک شخص دکاندار کے پاس ایک درہم رکھوا دے اور پھر
اس دکاندار سے اس درہم کے تہائی یا چوتھائی یا اس کے خاص
صفے کے عوض کوئی چیز خرید لے تو یہ صورت جائز ہے، لیکن
اگر اس چیز کی قیمت معلوم نہ ہو اور خرید نے والا یہ کہے کہ میں
تم سے جو چیز بھی خریدوں گا، وہ اس دن کے بھاؤ کے حماب
تم سے جو چیز بھی خریدوں گا، وہ اس دن کے بھاؤ کے حماب
سے خریدوں گا، تو یہ صورت جائز نہیں، اس لئے کہ اس میں
دھوکہ پایا جارہا ہے۔ کیونکہ قیمت گھٹی بڑھتی رہتی ہے، اور
متعاقدین کی ایک قیمت پر اتفاق کر کے جدا نہیں ہوئے (بلکہ
متعاقدین کی ایک قیمت پر اتفاق کر کے جدا نہیں ہوئے (بلکہ
قیمت کے تعین کے بغیردونوں میں جدائی واقع ہوگئ ہے)"۔

مندرجہ بالا عبارت سے معلوم ہوا کہ مالکیہ کے نزدیک "استجرار" کے ناجائز ہونے کی وجہ قیمت کی جہالت ہے، اس میں کوئی فرق نہیں کہ قیمت کیلے ادا کردی گئی ہے یا بعد میں ادا کی جائے گ۔ اس حد تک مالکیہ اکثر شوافع کے ساتھ متفق

جہاں تک حنابلہ کا تعلّق ہے تو ان کے نزدیک اس مسلے میں مخلف روایتیں جہاں تک حنابلہ کا تعلّق ہے تو ان کے نزدیک اس مسلے میں: جیں، چنانچہ ابن مفلح "النكت والفوائد السنية" میں فرماتے ہیں:

﴿قال ابوداؤد في مسائله باب في الشراء ولايسمى الثمن سمعت احمد سئل عن الرجل يبعث الى البقال فياخذ منه الشئى بعد الشئى، ثم يحاسبه بعد ذالك قال: ارجوان لا يكون بذلك بأس قال ابوداؤد: وقيل لأحمد: يكون البيع ساعتنذ؟ قال: لا

قال الشيخ تقى الدين: وظاهر هذا انهما اتفقاعلى الثمن بعد قبض المبيع والتصرف فيه، وإن البيع لم يكن وقت التحاسب وإن معناه صحة البيع بالسعر، \*

(موسوعة الفقه الاسلامي ٥/٥٠٣)

امام ابوداور ان مسائل کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: یہ باب ان چیزوں کے بیان میں ہے جن کو خریدا جائے اور ان کی قیمت بیان نہ کی جائے۔ امام احمد بن طنبل رحمۃ اللہ علیہ سے سوال کیا گیا کہ ایک شخص دکاندار سے ضرورت کی اشیاء وقا فوقاً لیما رہتا ہے اور آخر میں حساب کرلیما ہے، امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے جواب میں فرمایا کہ میرے خیال میں اس میں کوئی حرج نہیں۔ امام ابوداور فرماتے ہیں کہ دوبارہ امام احمد رحمۃ اللہ علیہ سے سوال کیا گیا کہ کیا یہ بھے ای وقت منعقد ہوجائے اللہ علیہ سے سوال کیا گیا کہ کیا یہ بھے ای وقت منعقد ہوجائے گی انہوں نے جواب میں فرمایا: نہیں۔

شیخ تقی الدین رحمة الله علیه فرماتے ہیں: که اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ دونوں متعاقدین نے مبیع پر قبضہ اور اس میں تصرف کے بعد اس کی قبت پر اتفاق کرلیا تھا اور یہ رہے مبیع پر

قبضہ کے وقت منعقد نہیں ہوگی بلکہ حساب کتاب کے وقت منعقد ہوگی، اور یہ بھ بازاری قیمت کے مطابق درست ہوجائے گی)۔

اس عبارت سے ظاہر ہوا کہ حنابلہ کے نزدیک "نیج الاستجرار" کے جائز ہونے کی روایت بازاری قیمت پر بنی ہے، لہذا اس مسئلے میں ان کی دو روایتیں ہو گئیں۔ جہاں تک احناف کا تعلّق ہے تو متأخرین حنفیہ نے "نیج الاستجرار" کے جواز کا

فتوى ديا ہے۔ اگرچه دكائدار سے سامان ليتے وقت قيمت كاكوئى تذكرہ نه مو۔ ورمخار

یں ہے:

أمايستجره الانسان من البيّاع اذا حاسبه على المانها بعداستهالاكها جازاستحسانا اللها المانها ال

(ورمخار مع روالحارم/١١٥)

"انسان دکاندار سے تھوڑی تھوڑی چیزیں خرید تا رہتا ہے اور ان کو استعمال کرنے کے بعد آخر میں ان کی قیمت کا حساب کر تا ہے۔ یہ معاملہ استحساناً جائز ہے"۔

علامه ابن عجيم رحمة الله عليه فرمات بين:

﴿ ومما تسامحوافيه واخرجوه عن هذه القاعدة مافى القنية: الاشياء التى توخذ من البيّاع على وجه الخرج كما هو العادة من غير بيع كالعدس والملح والزيت ونحوها ثم اشتراها بعد ماانعدمت صح اهفيجوزبيع المعدوم هنا ﴾ (الجرال الت ٢٥٩/٥)

ر کے وہ صورت جس میں علاء حفیہ نے تسامح سے کام لیتے موسے اس کو اس قاعدہ سے مشکیٰ کردیا ہے جو "قنیہ" میں فرکور ہے، وہ یہ ہے کہ گھریلو ضرورت کی وہ اشیاء جس کو عادةً لوگ بغیر بھ وشراء کے ضرورت کے مطابق دکاندار سے لیتے ہیں جے دال، نمک، تیل وغیرہ، اور پھر ان اشیاء کو استعال کرنے ہیں، یہ معاملہ صحیح ہے اور اس میں "معدوم" کی تھے جائز ہوگی۔

اس سے ظاہر ہوا کہ حفیہ کے نزدیک "بیج الاستجرار" استحساناً جائز ہے، لیکن پھر وجہ استحسان کی کیفیت کے بارے میں علاء احناف کی عبارتیں مختلف ہیں، چنانچہ مختلف کتابوں میں فقہاء کی عبارات کے مطالعہ کے بعد میرے نزدیک جو خلاصہ نکلا ہے وہ مندرجہ ذیل ہے:

وہ "بیج الا سجرار" جس میں قبت پہلے ادا کردی جائے، وہ دو حال سے خالی نہیں:
یا تو یہ صورت ہوگی کہ جب بھی مشتری دکاندار سے کوئی چیز لے تو وہ دکاندار
اس چیز کی قبت بیان کردے یا اس چیز کی قبت کس بھی طریقے سے فریقین کے علم
میں ہو۔ جو حضرات فقہاء بیج تعاطی کے جواز کے قائل ہیں ان کے نزدیک "استجرار،
میں ہور جو حضرات فقہاء بیج تعاطی کے جواز کے قائل ہیں ان کے نزدیک "استجرار،
کی اس صورت کے جائز ہونے میں کوئی اختلاف نہیں، لہذا اس صورت میں ہر چیز
کی بیج "تعاطی" کے طور پر ای وقت بیج منعقد ہوجائے گی جب مشتری اس چیز کو
اپنے قبضے میں لے لے گا، البتہ تمام بیوع کا حماب آخر (مہینے) میں اکٹھا ہوجائے گا،
اس صورت میں نہ تو شمن مجہول کے ساتھ بیج ہونے کی خرابی لازم آئے گی اور نہ
اس صورت میں نہ تو شمن مجہول کے ساتھ بیج ہونے کی خرابی لازم آئے گی اور نہ
فقہاء شوافع میں امام غزالی اور ابن سرن کرمۃ اللہ علیہم کے نزدیک جائز ہے۔ البتہ
شوافع کے مشہور مسلک کے مطابق بیج استجرار کا جواز ایجاب وقبول کے تلقظ پر
موقف ہے۔جیسا کہ ہم نے ماقبل میں ذکر کیا ہے کہ "تعاطی" میں جمہور کا مسلک

یا تو یہ صورت ہوگی کہ دکاندار ہر مرتبہ چیز کی قیت بیان نہ کرے البتہ ابتدائی گفت و شنید ہی کے وقت فریقین کے درمیان یہ سمجھوتہ ہوجائے کہ مشتری جس روز جو چیز دکاندار سے لے گاوہ اس چیز کی اس روز کی بازاری قیمت کے حاب سے لے گا۔ اس صورت میں بیج الاستجرار کی یہ صورت قبضہ کرنے کے دن کی بازاری قیمت پر موقوف رہے گی، اور چاروں ائمہ کے نزدیک یہ اصول معروف ہے کہ کسی چیز کی بیج اس کی بازاری قیمت پر یا قیمت مثل پر یا کسی ہوئی قیمت پر اس وقت تک جائز نہیں ہوتی جب تک مجلس کے اندرہی فریقین کو متعین طور پر اس چیز کی قیمت معلوم نہ ہوجائے۔ (ردالمحار ۲۹/۴) لیکن مسلک شافعیہ اور حنابلہ کے مسلک کی معلوم نہ ہوجائے۔ (ردالمحار ۲۹/۴) لیکن مسلک شافعیہ اور حنابلہ کے مسلک کی شوافع کے مسلک میں اس روایت کا تعلق ہے تو امام رافعی رحمۃ اللہ علیہ کی طرف یہ روایت منسوب ہے۔ چنانچہ امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے اس روایت کو ان الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے:

وحكى الرافعي وجها ثالثا انه يصح مطلقا للتمكن من معرفته كمالو قال: بعت هذه الصبرة كل صاع بدرهم يصح البيع وان كانت جملة الثمن في الحال مجهولة وهذا ضعيف شاذ،

"امام رافعی رحمۃ اللہ علیہ نے تیسری صورت یہ بیان کی ہے کہ بیع کی یہ صورت مطلقاً درست ہے اس لئے کہ قیمت معلوم کرنا ممکن ہے مثلاً کوئی شخص کہے کہ میں تہیں گندم کا یہ ڈھر ہر ساع ایک درہم کے حساب سے فروخت کر تاہوں تو یہ بیع درست ہے اگرچہ فی الحال اس ڈھیرکی کل قیمت مجہول ہے، درست ہے اگرچہ فی الحال اس ڈھیرکی کل قیمت مجہول ہے، البتہ یہ قول ضعیف اور شاذہ "- (الجوئ شرح المهذبه /٣١٦)

جہاں تک حنابلہ کے مسلک میں اس روایت کا تعلّق ہے تو یہ روایت امام احمر رحمۃ الله علیہ نے رحمۃ الله علیہ نے الله علیہ نے افتیار کیا ہے۔ (الانصاف المرداوی ۱۳۱۰/۳) اور ماقبل میں ہم علامہ تقی الدین رحمۃ

الله علیه کی عبارت نقل کر پیکے ہیں۔ اس طرح علامہ ابن القیم رحمۃ الله علیه بھی اس بھے اس کا جواز بھے جواز کے قائل ہیں اور فرماتے ہیں کہ امام احمد رحمۃ الله علیه سے اس کا جواز منصوص ہے، اور ان کے شخ علامہ ابن تیمیہ رحمۃ الله علیه نے بھی اس کے جواز کے قول کو اختیار کیا ہے۔ (اعلام الموقعین ۳/۳)

بہرحال، اس موضوع پر فقہاء کی عبارات اور ان کے دلائل دیکھنے کے بعد جو

حقیقت میرے سامنے واضح ہوئی، وہ یہ ہے کہ اشیاء کی دو قسمیں ہیں:

پہلی قتم کی اشاء وہ ہیں جن کی اکائیوں کے بدلنے سے ان کی قیت میں تبدیلی آجاتی ہے اور کسی منفیط اور معلوم پیانے کے ذریعہ اس کی قیت متعین کرنا ممکن نہیں ہوتا۔ مثلاً کوئی تاجر اس چیز کو دس روپے میں فروخت کرتا ہے جبکہ دوسرا تاجر اس چیز کو دس روپے میں فروخت کرتا ہے۔ لہذا جن تاجر اس چیز کو ای وقت دس روپے سے کم یا زیادہ میں فروخت کرتا ہے۔ لہذا جن فقہاء کا مسلک ہے ہے کہ "بازاری بھاؤ" پر کسی چیز کو فروخت کرنا حرام ہے، ان کا مقصد ہے کہ پہلی قتم کی اشاء میں اس طرح فروخت کرنا حرام ہے، اس لئے کہ مقصد ہے کہ پہلی قتم کی اشاء میں اس طرح فروخت کرنا حرام ہے، اس لئے کہ "بازاری بھاؤ" (جبکہ عاقد بین کو ان اشیاء کی بازاری قیمت معلوم نہ ہو) کی اصطلاح ان اشیاء کے حق میں غیر متنقر اور ناپائیدار ہے، لہذا بازاری بھاؤ پر عقد کرنے کی صورت میں غیر متنقر اور ناپائیدار ہے، لہذا بازاری بھاؤ پر عقد کرنے کی صورت میں غیر متنقر اور ناپائیدار ہے، لہذا بازاری بھاؤ پر عقد کرنے کی

دوسری قتم کی اشاء وہ ہیں جن کی نہ تو اکائیوں میں تفادت اور فرق ہو تا ہے اور نہ ہی قیمتوں کو کسی معلوم پیانے کے نہ ہی قیمتوں کو کسی معلوم پیانے کے ذریعہ اس طرح متعین کیا جاسکتا ہے کہ ہر شخص اس کی قیمت آسانی سے معلوم کرسکتا ہے اور اس کی قیمت کو اس پیانے پر منطبق کرنے میں کسی غلطی یا جھڑے کہ کم سکتا ہے اور اس کی قیمت کو اس پیانے پر منطبق کرنے میں کسی غلطی یا جھڑے کا بھی احتال نہیں رہتا۔ لہذا جو حضرات فقہاء" بازاری بھاؤ" پر فروخت کرنے کے جواز کے قائل ہیں، ان کے نزدیک کی دوسری قتم کی اشیاء مراد ہیں، اس لئے کہ ان اشیاء کی بیج کے وقت قیمت کے سلسلے میں کسی مضبوط پیانے کا بیان کر دینا ہی قیمت بیان کر دینا ہی قیمت بیان کر دینا ہی

گی جو مفضی الی النزاع مو چنانچه امام محقق علامه این جمام رحمة الله علیه اس بات کی طرف اشاره کرتے موے فرماتے بین:

ومما لا يجوز البيع به: البيع بقيمته او بما حل به اوبما تريد اوتحب اوبراس ماله اوبما اشتراه اوبمثل مااشترى فلان لا يجوز ....... وكذالا يجوز بمثل مايبيع الناس الا ان يكون شيئا لا يتفاوت كالخبز واللحم ( فتح القدر مع اللفاية ٣١٤/٥)

وہ صورتیں جن میں بج جائز نہیں وہ یہ ہیں کہ بائع یہ کہے کہ میں اس کو اس کی قیمت پر فروخت کرتا ہوں، یا میں اس قیمت پر فروخت کرتا ہوں، یا اس قیمت پر فروخت کرتا ہوں جس پر تم فریدنا چاہتے ہو، یا جس قیمت کو تم پیند کرو، یا اس کے راس المال پر فروخت کرتا ہوں، یا جس قیمت پر اس نے فریدا، یا فلال کی قیمت فرید کی مثل پر فروخت کرتا ہوں، یہ صورتیں جائز نہیں۔

ای طرح یہ صورت بھی جائز نہیں کہ بائع یہ کہے کہ میں اس قیمت مثل پر فروخت کرتا ہوں جس پر لوگ خرید وفروخت کرتے ہیں، الآیہ کہ وہ چیزالی ہو جس کی اکائیوں میں فرق نہیں ہو تاجیے روٹی اور گوشت۔

علامہ ابن عابدین ؓ نے بھی اس فتم کی عبارت صاحب "النھر الفائق" سے نقل کرتے ہوئے ذکر کی ہے چنانچہ فرمایا:

> وخرج ايضا مالوكان الثمن مجهولا كالبيع بقيمته اوبراس ماله اوبما اشتراه اوبمثل ما اشتراه فلان...... ... ومنه ايضا مالوباعه بمثل ما يبيع الناس الاان يكون

شيئا لايتفاوت (در مخار ٢٥/٩/٥)

"اور اس تھم سے وہ بیع بھی خارج ہو گئی جس میں ممن مجبول ہو مثلاً اس چزی قبت پر بع کرنا، یا اس کے رأس المال پر بج كرنا، يا اس قيت يربع كرناجس يربائع في اس كو خريدا تها، يا فلاں شخص نے جس قیت پر خریدا تھاای قیت پر بیج کرنا ... اور یہ صورت بھی ناجائز ہے کہ بائع یہ کے کہ جس قیمت پر لوگ بازاروں میں اس کو فروخت کررہے ہیں اس پر فروخت كرتا مون البته اس آخرى صورت مين نيع اس وقت جائز ہے جَلِه وه چيزالي موكه اس كي مختلف اكائيول مين تفاوت نه پايا حاتا ہو"۔

میرے خیال میں یہ رائے اعتدال سے زیادہ قریب اور متفقہ اصولوں کے زیارہ موافق بھی ہے، اس لئے کہ ایس جہالت من جو مفضی الی النزاع ہو، بیچ کے جواز میں مانع ہوتی ہے لیکن جب ایک مضبوط بیانے کی تعیین کے بعد نزاع کا احمال ہی تم موكيا اور مانع مرتفع موكيا تو اب بيع جائز موكلي-

موجودہ دور میں بہت سی اشاء ایس ہیں کہ ان کی قیمت مثل کو ایک متعین بیانے کے ساتھ اس طرح اڈ جسٹ کیاجاسکتاہے کہ اس کے بعد اس کو تطبیق دینے میں کسی نزاع کا اخمال باقی نہیں رہتا، لہذا اس فتم کی اشاء میں معاملہ درست موجاے گا اور بازاری بھاؤکی بنیاد پر ان اشیاء میں "تیع الاستجرار" بھی جائز ہوگ۔

مثلاً آجكل اخبارات بيحين والول ك ساتھ لوگ معامله كرتے بير كماخبار بيمين والا روزانہ صبح ایک اخبار خریدنے والے کے گھریس اس خیال سے ڈال جاتا ہے کہ مینے کے آخر میں اخبار ک خوردہ قیمت (رئیل برائز) کی بنیاد پر حساب ہوجائے گا۔ اب بعض او قات مشرى كو بته بهى نهين مو تاكه اس اخبار كى خورده قيت كيا ي ؟ ليكن اخبار کے ریٹیل پرائز اس طرح فکس ہے کہ لوگوں کے بدلنے سے اس کی قبت میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔ ہاں، بعض او قات یہ تو ہوتا ہے کہ مہینے کے رچے میں اس کی قیمت بدل جاتی ہے لیکن یہ تبدیلی تمام خریداروں کے حق میں ہوتی ہے، کسی خاص خریدار کے حق میں ہوتی ہے، کسی خاص خریدار کے حق میں نہیں ہوتی، لہذا اخبار کی قیمت کی تعیین میں کسی بھی فتم کے خزاع کی کوئی صورت موجود نہیں۔ لہذا جس وقت اخبار بیچنے والا خریدار کے گھر میں اس کے حکم یا اس کی اجازت سے اخبار ڈالے گاای وقت بازاری قیمت پر بھے منعقد ہوجائے گا و مہینے کے آخر میں حساب کا تصفیہ ہوجائے گا۔ بہرحال یہ استجرار کی دو سری فتم کی مثال تھی جس میں قیمت بعد میں اداکی جاتی ہے۔

اس تفصیل سے ظاہر ہوگیا کہ بچ الاستجرار کی دوسری قشم میں بچ ہر مرتبہ اس وقت منعقد ہوجاتی ہے جس وقت مشتری میج پر قبضہ کرلیتا ہے، بشرطیکہ اس چیز کی قیمت کسی معلوم بیانے کے ساتھ اس طرح مسلک ہو کہ مثن کی تعییں کے سلط میں آپس میں کسی بھی قتم کے نزاع کا اندیشہ باقی نہ رہے۔ لیکن اگر اس مجھ کی قیمت اس طرح کسی معیار کے ساتھ مسلک نہیں ہے تو اس صورت میں قبضہ کے وقت بھی منعقد نہیں ہوگا۔ اس صورت کا شرعی تھم تیسری قسم کے بیان میں انشاء وقت بھی منعقد نہیں ہوگا۔ اس صورت کا شرعی تھم تیسری قسم کے بیان میں انشاء اللہ آگے آجائے گا۔

# بيج الاستجرار كي تيسري فتم جس مين قيمت بعد مين

### ادا کی جاتی ہے

رہے الاستجرار کی تیسری قسم یہ ہے کہ چیز لیتے وقت اس کی قیمت معلوم نہ ہو اور نہ ہی مغللہ کرتے وقت عاقد میں کے ذہن میں کوئی الیما معیار ہو جس کی بنیاد پر شمن کی تحدید اس طرح ہوجائے کہ اس کے بعد نزاع کا اندیشہ نہ رہے، بلکہ عاقد میں لاپرواہی کے ساتھ معالمہ کریں اور شمن سے بالکل تعرض ہی نہ کریں۔ اس صورت میں چونکہ سامان پر قبضہ کرتے وقت شمن بالکل مجبول ہے اور یہ ایسی جہالت فاحشہ

ہے جو منضی الی النزاع ہو سکتی ہے، اس لئے سامان لینے کے وقت تک بھے منعقد نہیں ہوگی، اور مہینے ۔، آخر میں حساب کے تصفیے تک یہ بھے فاسد رہے گی، البت متأخرین حنفیہ فرماتے ہیں کہ جب مہینے کے آخر میں تصفیہ کے وقت ممن پر دونوں انفاق کرلیں گے تو اس وقت یہ بھے درست ہوجائے گی۔

پر بعض فقہاء نے فرمایا کہ تصفیہ کے وقت ہی یہ معاملہ بچے کی صورت اختیار کرلے گا جس کا مطلب یہ ہے کہ جب ان اشیاء کی صحیح قیمت تصفیہ کے وقت عاقدین کے سامنے آگئ اس وقت بھے منعقد ہوگئ۔ البتہ اس پر اشکال ہوتاہے کہ مشتری دکاندار ہے جو اشیاء مہینے بھر تک لیتا رہا ہے ان میں سے اکثر اشیاء کو استعمال کرکے وہ ختم کرچکا ہے اور اب تصفیہ کے وقت ان اشیاء کا وجود ہی باتی نہیں رہا تو اب ان اشیاء کی بھے کیے درست ہوگی جو معدوم ہو چکی ہیں۔

بعض فقہاء نے اس اشکال کا یہ جواب دیا ہے کہ اگرچہ یہ معدوم کی ہی ہے لیکن عرف یا تعال یا عموم بلوی کی بنیاد پر استحساناً اس قتم کی بنی جائز ہے۔ یہ علامہ ابن نجیم رحمۃ اللہ علیہ کا موقف ہے اور بحرالرائق اور "الاشباہ والنظائر" میں موجود ہے جیسے کہ ہم ماقبل میں ذکر کر چکے ہیں۔

البتہ اس پر ایک اشکال اور ہوتا ہے، وہ یہ کہ اس صورت میں مشتری کا ایسی اشیاء میں تصرف کرنا لازم آے گاجو اس کی ملک میں وافل نہیں ہو کمیں اور نہ ان کی بیچ ہوئی ہے اور غیر ملک میں تصرف کرنا جائز نہیں ہے۔ اس اشکال کا یہ جواب ویا جاتا ہے کہ چو تکہ یہ تصرف مالک کی اجازت سے ہوا ہے اور مالک کی اجازت سے اس کی ملک میں تصرف کرنا جائز ہے اس لئے یہ صورت جائز ہے۔

دوسرے فقہاء کرام نے اس معالمے کو بچے کی بنیاد پر نہیں، بلکہ "ضمان استلفات" لیعنی ہلاک شدہ اشاء کے ضمان کی بنیاد پر درست کہا ہے، وجہ اس کی یہ ہے کہ چیز لیتے وقت شمن مجہول تھا اور تصفیہ کے وقت مبع معدوم ہو چکی تھی، اس لئے اس معالمے کو بچے کہنا تو کسی حال میں درست نہیں، اس لئے یہ کہد سکتے ہیں کہ

چیز لینے والے نے لیتے وقت وہ چیز بطور قرض لی، پھراس چیز کو استعمال کرکے ہلاک کرویا جس کے نتیج میں اس پر ضمان آیا، اور پھر تصفیہ کے وقت دونوں کے اتفاق سے جو ضمان طبے ہوا دہ ضمان اس نے اداکر دیا۔

البتہ اس پر ایک اشکال یہ ہے کہ حفیہ کے زدیک صرف "مثلیات" میں قرض کا معاملہ کرنا درست نہیں، جبکہ استجرار بعض او قات ذوات القیم میں بھی جاری ہو تا ہے۔ اس اشکال کا جواب یہ ہے کہ قیبیات میں اقتراض کے عدم جواز ہے استجرار استحساناً مستثنی ہے جیسا کہ روثی اور گوندے ہوئے آئے میں استحساناً اقتراض کو جائز قرار دیا گیا ہے، باوجودیکہ یہ دونوں ذوات القیم میں سے ہیں "مثلیات" میں سے نہیں ہیں۔ استجرار کی ذیر بحث صورت کو جائز قرار دیا گیا ہے، بادجودیکہ اللہ علیہ نے ذوات القیم میں سے ہیں "مثلیات" میں سے نہیں ہیں۔ استجرار کی ذیر بحث صورت کو جائز قرار دیئے کے مندرجہ بالا مختلف طریقے علامہ ابن عابدین رحمۃ اللہ علیہ نے ردا گخار میں ذکر فرمائے ہیں:

احقر کے خرد کی۔ واللہ اعلم بالصواب۔ اس معالمہ کو درست قرار دینے کی پہلی صورت زیادہ رائے ہے، وہ یہ ہے کہ تصفیہ کے وقت جب فریقین ان اشیاء کی قیت پر اتفاق کرلیں گے اس وقت یہ عقد بھے کا معالمہ بن کر درست ہوجائے گا۔ البتہ جہاں تک اس صورت پر اس اشکال کا تعلق ہے کہ اس میں "بھے المعدوم" لازم آئے گی جو کہ ناجائز ہے؟ تو اس اشکال کا صحح جواب یہ ہے کہ دراصل اس صورت میں معدوم کی بھے نہیں ہے بلکہ اس چیز کی بھے ہو رہی ہے جس سے مشتری پوری طرح انتفاع حاصل کرچکا ہے اور اس انتقاع کے نتیج میں وہ چیز ہلاک ہو چکی ہے۔ اور "بھی المعدوم" کے دام ہونے کی وجہ یہ ہے کہ اس میں "غرر" پایا جاتا ہے اور ابعض او قات مبعے کے معدوم ہونے کی وجہ یہ بائع اس مبع کو مشتری کے سپرو کرنے پر او قات مبعے کے معدوم ہونے کی وجہ سے بائع اس مبعے کو مشتری کے سپرو کرنے پر قادر ہی نہیں ہوتا۔ جبکہ زیر بحث صورت میں "غرز" موجود نہیں، اس لئے کہ بائع مشتری کو مبعے پہلے ہی سپرد کرچکا ہے اور مبع مشتری کے پاس موجود تھی اور اس سے مشتری کو مبعے پہلے ہی سپرد کرچکا ہے اور مبع مشتری کے پاس موجود تھی اور اس سے مشتری کو مبعے پہلے ہی سپرد کرچکا ہے اور مبع مشتری کے پاس موجود تھی اور اس سے مشتری کو مبعے پہلے ہی سپرد کرچکا ہے اور مبع مشتری کے پاس موجود تھی اور اس سے اس نفاع کے نتیجے میں ختم ہو گئ۔ لہذا تصفیہ کے اس نفاع کے نتیج میں ختم ہو گئ۔ لہذا تصفیہ کے اس نفاع کے نتیج میں ختم ہو گئ۔ لہذا تصفیہ کے اس نفاع کے نتیج میں ختم ہو گئ۔ لہذا تصفیہ کے اس نفاع کے نتیج میں ختم ہو گئ۔ لہذا تصفیہ کے اس نفاع کے نتیج میں ختم ہو گئ۔ لہذا تصفیہ کے اس نفاع کے نتیج میں ختم ہو گئ۔ لہذا تصفیہ کے اس نفاع کے نتیج میں ختم ہو گئ۔ لہذا تصفیہ کے اس دفاع کیا کہ دو المبع اس انتفاع کے نتیج میں ختم ہو گئ۔ لہذا تصفیہ کے دیا کہ دو المبع اس انتفاع کے نتیج میں ختم ہو گئ۔ لہذا تصفیہ کے دیا کھور

وقت اس مبع کو موجود فرض کرلیں گے۔ اس طرح یہ بج درست ہوجائے گی۔ اور جہاں تک دوسرے اشکال کا تعلق ہے کہ اس صورت میں مشتری کا ان اشیاء کو استعال کرنا اور ان میں تصرف کرنا، بیج سے پہلے ملک غیر میں تصرف کرنامجو جائز نہیں۔ تو اس اشکال کا صحح جواب یہ ہے کہ تصفیہ کے وقت جب بع درست ہو گئی تو اس در تنگی کو نقدیراً اس ونت کی طرف منٹوب کر دیا جائے گا جس ونت مشتری نے وہ چیز حاصل کی تھی، اور یوں سمجھاجائے گاکہ گویامشتری نے اس چیز میں تصرف کیاجس چیز کا بیج کے ذریعہ وہ مالک بن چکا تھا۔ یہ صورت بالکل ولی ہے جیسی مغصوبہ اشیاء کے ضمان میں ہوتی ہے لینی مغصوبہ اشیاء میں غاصب کا تصرف درست نہیں ہوتا، لیکن جب غاصب مفصوبہ چیز کا ضان ادا کردیتا ہے تو وہ اس چیز کا مالک بن جاتا ہے اور اس ملک کو غصب کے وقت کی طرف منسوب کردیا جاتا ہے کہ گویا غاصب نے جس وقت وہ چیز غصب کی تھی اسی وقت وہ اس کا مالک بن گیا تھا۔ لہذا راج قول کے مطابق عاصب کے تمام تصرفات جو اس نے شی مغصوب میں کئے تھے، ضان ادا کرنے کے بعد خود بخود درست ہوجائیں گے۔ اور جس صورت میں مغصوب منه غاصب کے لئے شی مغصوب میں تصرف (اجازت کے ذریعے) حلال کردے، اس صورت میں تو کوئی اختلاف ہی نہیں کہ اس غاصب کے تمام تصرفات ضان ادا کرنے کے بعد بالکل جائز اور درست موجائیں گے۔

ل علامہ ابن عابد مین رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ صاحب در مختار کی عبارت سے یہ ظاہر ہورہا ہے کہ شی مفصوب میں اداء ضان سے بہلے ملک عاصب کے لئے ثابت ہے، البتہ اس سے اتفاع کرنے کی صلت اداء ضان پر موقوف ہے۔ بی مسئلہ عام متون میں بھی ای طرح درج ہے۔ لہذا نواذل میں جو یہ لکھا ہے کہ ملکیت میں آنے کے بعد بھی اس سے انقاع طال نہیں ہے اس لئے کہ اس صورت میں ملک خبیث سے استفادہ کرنا لازم آجائے گا جیسا کہ زیج فاسد میں قبضہ کے بعد ملک خبیث ہونے کی وجہ سے استفادہ درست نہیں ہو تاجب تک کہ مالک خود اس سے انقاع کرنے کو خبیث کی وجہ سے انتفادہ درست نہیں ہو تاجب تک کہ مالک خود اس سے انقاع کرنے کو

البذا جب غصب کے اندر غاصب ضمان اوا کرنے کے بعد شی مغصوب کا اس وقت سے مالک بن جاتا ہے جب اس نے وہ شی غصب کی تھی، تو "بیج الا سخرار" میں سامان لینے والا بطریق اولی مالک بن جائے گا، اس لئے کہ بیباں تو مالک کی اجازت سے اس سامان پر قبضہ کررہا ہے اور اس کے اندر تصرف کر رہا ہے۔ اور "بیج الا سخرار" کے اندر سامان لینے والا گناہ گار بھی نہیں ہوگا، جبکہ غاصب غصب کی وجہ سے گناہ گار بھی ہوگا۔

بہر حال "بیج الاستجرار" "ضان للمتلفات" کی طرح نہیں ہے جیسا کہ تخریج ثانی کرنے والے فقہاء کا خیال ہے، البتہ یہ کہہ سکتے ہیں کہ یہ اس حیثیت سے "ضان للمتلفات" کی نظیرہ کہ اس میں بھی بعد میں ہونے والی بیج کو قبضہ کرنے کے وقت کی طرف منسوب کردیا جاتا ہے۔ جیسا کہ وہ ملکیت جو اداء ضمان کے بعد حاصل ہوتی ہے اس کو وقت غصب کی طرف منسوب کردیا جاتا ہے۔

#### خلاصه

شن مؤخر کے ساتھ جو بھے الاستجرار کی جاتی ہے اس کے جکم کا خلاصہ مندرجہ

زیل ہے:

اگر بائع مشتری کو اشاء کی قیت ای وقت بتا دے جب مشتری ان اشاء پر قبضہ کرے تو اس صورت میں ہر قبضہ کے وقت بیج درست ہوجائے گی، اس کے صحح

مشتری کے لئے حلال ند کردے۔ نوازل کی یہ بات عام متون کے خلاف ہے۔ بعض متأخرین فقہاء فرماتے ہیں کہ اداء ضان کے بعد غصب سبب ملکیت بن جاتا ہے جیسے مبسوط میں ہے۔

(ردالحار۲/۱۹۱)

اس عبارت کے تحت علامہ رافعی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ یہ صورت مسکلہ ایسای ہے جیسے بیج بشرط النیار للمشتری ہو۔ اس صورت میں سقوط خیار کے وقت مشتری اس مبیع کاشراء کے ذریعہ مالک ہوجائے گا۔ (دیکھیے: التحریر المخار للرافع ۲۸۷/۲) ہونے پر ان تمام فقہاء کا اجماع ہے جو رکھ بالتعاطی کے جواز کے قائل ہیں۔ اور حساب کا تصفیہ اس وقت ہوگاجب مشتری تمام مبع کے مجموعہ پر قبضہ کرلے گا۔ اس بائع مشتری کو ہر مرتبہ قبضہ کے وقت مبع کی قیمت نہ بتائے لیکن متعاقدین کو یہ بات معلوم ہو کہ یہ بج بازاری قیمت پر ہو رہی ہے، اور بازاری قیمت اس طرح متعین اور معلوم ہو کہ اس میں ردو بدل اور اختلاف کا اندیشہ نہ ہو تو اس صورت میں بھی ہر مرتبہ مبع پر قبضہ کرتے وقت بھے صحیح ہوجائے گی۔

و آگر قبضہ کرتے وقت میچ کی قیت معلوم نہیں تھی یا عاقدین نے اس بات پر انفاق کر لیا تھا کہ جو بازاری قیت ہوگی اس پر بیچ منعقد ہوگی، لیکن بازار میں اس چیز کی قیمت میں انتا فرق پایا جارہا ہے کہ اس کی قیمت کی تعیین میں اختلاف واقع ہو رہا ہے تو اس صورت میں نبضہ کے وقت بیچ صیح نہیں ہوگی، بلکہ حساب کے تصفیہ کے وقت بیچ صیح ہوجائے گی اور اس کی صحت کو قبضہ کے وقت کی طرف منسوب کیا جائے گا۔ لہذا اس مبیح میں مشتری کی ملکیت قبضہ کے وقت سے ثابت ہوجائے گی اور شمن کی ادائیگی کے بعد قبضہ کے وقت سے ہی مشتری کے تمام تصرفات مبیع کے اور مئن کی ادائیگی کے بعد قبضہ کے وقت سے ہی مشتری کے تمام تصرفات مبیع کے اندر حلال ہوجائیں گے۔

## ثمن مقدم کے ساتھ بیج الاستجرار کرنا

ئے الا سجرار کی دو سری قسم یہ ہے کہ مشتری بائع کو مبع کی قیمت پہلے ہی اداکر دیتا ہے اور پھر بائع سے مبع تھوڑی تھوڑی کر کے وصول کرتا ہے، پھر مہینے کے آخر کک یا سال کے آخر تک جب مشتری پوری مبع پر قبضہ کر لیتا ہے تو اس وقت حماب کا تصفیہ کیا جاتا ہے۔

بیج الاستجرار کی اس صورت میں دو پہلووں سے غور کرنا ضروری ہے۔ اوّل یہ کہ اس صورت میں معلوم ہوگا یا مجبول ہوگا؟ دو سرے یہ کہ جو قیت پہلے مشتری نے اداکردی ہے، اس کی کیا حیثیت ہوگی؟

جہاں تک خمن کے معلوم اور جمہول ہونے کا تعلق ہے تو بہاں بھی مثن کے بارے میں وہی تین صور تیں پائی جائیں گی جو "دخمن مؤخر" کے ساتھ بیج الاستجرار کرنے میں پائی جارہی تھیں اور ان کا حکم بھی وہی ہوگا جو حکم وہاں تھا۔ لہذا اس بارے میں دونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے۔

جہاں تک دو سرے مسلے کا تعلق ہے کہ اس ٹمن کی کیا حیثیت ہوگی؟ کیااس کو خمن مقدّم کہا جائے گا؟ یا اس ٹمن کو بائع کے ہاتھ میں امانت سمجھا جائے گا؟ یا اس کو قرض کہا جائے گا؟

اگر اس کو خمن مقدّم کہاجائے تو اس کے لئے دو شرطیں ضروری ہیں:

کہلی شرط یہ ہے کہ قیمت کی ادائیگی کے وقت مبیع کی جنس اور اس کا وصف اور اس کی مقدار یہ سب معلوم ہونا ضروری ہے، اس لئے کہ قیمت اور ثمن تو بھے پر موقوف ہے، اور بھے کی شرائط میں سے یہ ہے کہ مبیع کی ذات اور اس کا وصف اور اس کی مقدار معلوم ہو۔

دوسری شرط یہ ہے کہ وہ مبیع ان اشیاء میں ہے ہو جن میں بیع سلم یا استصناع ہو عتی ہو، اور عقد کے اندر ان تمام شرائط کا لحاظ کیا گیا ہو جو بیع سلم اور استصناع کے جواز کے لئے ضروری ہیں، اس اختلاف کے مطابق جو شرائط کے بارے میں فقہاء کے درمیان ہے۔ اس لئے کہ خمن مقدم کے ساتھ فروختگی صرف بیع سلم اور استصناع بی میں ہو عتی ہے۔ لہذا بہاں بھی انہی شرائط کا لحاظ رکھنا ضروری ہے جو بھے سلم میں ضروری ہیں۔

مشاہدہ یہ ہے کہ "بیج الاستجرار" میں مندرجہ بالا دونوں شرطیں نہیں پائی جائیں،
اس لئے کہ جس وقت مشری بائع کو رقم دیتا ہے اس وقت بعض اوقات دینے والے
کو یہ پتہ بھی نہیں ہو تاکہ وہ وقاً فوقاً کیا چیز اس رقم سے خریدے گا۔ اور اگر اس
کو یہ پتہ بھی ہو کہ میں فلاں چیز خریدوں گا، تب بھی اس کے لئے اس چیز کا وصف،
اس کی مقدار اور اس کا وقت بتانا ممکن نہیں ہوتا۔ لہذا اس کے اندر بھے سلم کی

شرائط نہیں پائی شمیں۔ اور بعض او قات وہ چیز ایسی نہیں ہوتی جس کو بنوانے کی ضرورت ہو، اس لئے اس میں "استصناع" بھی متحقق نہیں ہوسکا۔
اور اگریہ کہا جائے کہ جو رقم مشتری نے بائع کو دی ہے وہ رقم بائع کے پاس امانت کی رقم کا اتنا امانت ہے، لہذا مشتری جب بھی بائع سے کوئی چیز لے گاتو اس امانت کی رقم کا اتنا حصتہ جو اس چیز کی قمت کے برابر ہوگا مثن بن جائے گا، باقی رقم بائع کے باس ای

حصتہ جو اس چیز کی قیمت کے برابر ہوگا خمن بن جائے گا، باقی رقم بائع کے پاس ای طرح بطور امانت کے رہے گی جس طرح مشتری نے رکھوائی تھی اور بائع کے لئے اس رقم کو این ضروریات میں خرچ کرنا جائز نہیں ہوگا، اس لئے کہ امانت میں تصرف کرنا

رم او ای صروریات میں حرچ کرنا جائز ایس ہو قا، اس سے کہ آمات میں تصرف کرنا جائز نہیں۔ یہ صورت مشکل بلکہ عملی اعتبار سے متعذر بھی ہے اور سے الاستجرار کا جو طریقہ متعارف ہے اس کے بھی خلاف ہے، اس کئے کہ "دہیج الاستجرار" کرنے والے

حربید معارت ہے اس سے کی علاق ہم اس کے میں مراب اس مرار سرے والے دائے۔ دائے اس رقم میں کہ رقم کا ندار اس رقم میں کہ رقم پیشگی دینے والے کے حساب میں درج کر لیتے ہیں، پھراس رقم میں جس طرح چاہے۔

ہیں تفرف کرتے ہیں۔

اور اگر ہم یہ کہیں کہ جو رقم مشتری نے بائع کو دی ہے وہ قرض ہے، اس کئے بائع کو اس میں تصرف کرنا اور اس کو استعال کرنا جائز ہے۔ لیکن اس صورت میں یہ اشکال ہوگا کہ یہ ایبا قرض ہوگا جس میں آئندہ ہونے والی بچ مشروط ہوگا، اس کئے کہ مشتری نے بائع کے ساتھ صلہ رحمی کرتے ہوئے قرض نہیں دیا بلکہ اس غرض سے قرض دیا ہے تاکہ آئندہ اس کے ذریعے بچے کرے گا، لہذا قرض کے مقتمیٰ معالمے کے اندر بچ مشروط ہوجائے گی اور یہ ایس شرط ہے جو عقد قرض کے مقتمیٰ کے خلاف ہے۔ اس کئے یہ صورت بھی فاسد ہونی چاہئے۔

میرے خیال میں جن حطرات فقہاء نے "استجرار" کے مسئلے پر بحث کی ہے، ان میں سے کسی نے بھی اس اشکال سے تعرض نہیں کیا۔ میری رائے میں وہ رقم جو بائع کو مشتری نے پہلے سے دیدی ہے اس کو یہ کہا جائے کہ یہ "رقم علی الحساب" ہے اور جو رقم "علی الحساب" دی جاتی ہے وہ اگرچہ فقہی اصطلاح میں قرض ہی ہوتی ہے، چنانچہ جس شخص کو وہ رقم دی جاتی ہے وہ اس کو اپی ضروریات میں خرچ کرسکتا ہے اور وہ رقم مضمون بھی ہوتی ہے۔ لیکن یہ "علی الحساب" دی جانے والی رقم ایسا قرض ہو تا ہے جس میں "بیج لاحق" کی شرط لگانا بھی درست ہے اس لئے کہ یہ متعارف شرط ہے، اور جو رقم "علی الحساب" دی جاتی ہے اس کا مقصد بھی قرض دیا نہیں ہو تا بلکہ آئدہ ہونے والی بیج کے وقت عائد ہونے والے خمن سے مشتری کے ذے کو فارغ کرنا مقصود ہو تا ہے تاکہ مشتری کو اپنی ضرورت کا سامان خریدنا آسان ہوجائے اور ہر مرتبہ خریداری کے وقت اس کو رقم اوا کرنے کی ضرورت نہ بران ہوجائے اور ہر مرتبہ خریداری کے وقت اس کو رقم اوا کرنے کی ضرورت نہ شرط جو متعارف ہوجائے وہ حفیہ کے نزدیک جائز ہوتی ہے آگرچہ وہ شرط متعناء شرط جو متعارف ہوجائے وہ حفیہ کے نزدیک جائز ہوتی ہے آگرچہ وہ شرط متعناء کرے دے کلاف ہو جیسے اس شرط کے ساتھ جو تا خریدنا جائز ہے کہ بائع ان کو برابر کرے دے گا۔

اور جن فقہاء کرام نے "بیج الا تجرار" کو جائز کہا ہے، انہوں نے اس میں کوئی تفریق نہیں کی کہ آیا شن مقدّم کے ساتھ بیج موئی ہے یا شن مؤخر کے ساتھ بیج ہوئی ہے۔ چنانچہ علامہ ابن عابرین رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وقال في الو لوالجية: دفع دراهم الى خباز فقال: اشتريت منك مائة من من خبز، وجعل ياخذكل يوم خمسة امناء فالبيع فاسد ومااكل فهو مكروه لانه اشترى خبزاغير مشار اليه فكان المبيع مجهولا ولو اعطاه دراهم وجعل ياخذ منه كل يوم خمسة امناء ولم يقل في الابتداء اشتريت منك يجوز وهذا حلال وان كانت نيته وقت الدفع الشراء لانه بمجرد النية لا ينعقد البيع وانما ينعقد البيع الآن بالتعاطى والآن المبيع معلوم فينعقد البيع صحيحا اه قلت: وجهه ان ثمن الخبز معلوم فاذا انعقد بيعا بالتعاطى

وقت الاحد مع دفع الشمن قبله فكذا اذا تاحر دفع الشمن بالأولى (روالحارم/ )

ولوالجیة میں فرماتے ہیں کہ اگر کسی شخص نے نانبائی کو دراہم دے اور اس سے کہا کہ میں تم سے سو کلوروٹیال خرید تا ہوں، اور پھراس نانبائی سے بومیہ پانچ کلو روٹیاں لیٹا شروع کر دیں تو یہ بع فاسد ہو گئی اور ان روٹیوں کو کھانا مکروہ ہے، اس لئے کہ اس نے غیر مشارالیہ روٹیاں خرمدیں، للذا مبیع مجہول ہوگئ-اور اگر بائع نے مشتری کو کچھ دراہم دے دیے اور پھراس ے يوميه يانج كلو رونيال ليى شروع كروس اور دراجم دية وقت یہ نہیں کہا کہ میں تم سے اتنی روٹیاں خرید تا ہوں، اس صورت میں یہ زیع جائز ہوجائے گی اور ان روشوں کا کھانا حلال ہو گا اگرچہ دراہم دیتے وقت روٹی خریدنے کی ہی نیت ہو، اس لئے کہ صرف نیت کرنے سے بیع منعقد نہیں ہوتی، اور اب بیہ "بيع تعاطى" موجائے گی اور مبيع بھی معلوم موگ، للذا يہ سي درست ہوگی۔ میں کہنا ہوں کہ اس بیج کے صحیح ہونے کی وجہ یہ ہے کہ رونی کی قیمت معلوم ہے۔ اور جب رونی کیتے وقت "بیع بالتعاطی" منعقد ہو گئی جبکہ مشتری نثمن پہلے دے چکاہے، تو جس صورت میں مشتری عمن بعد میں دے گاتو اس صورت میں بطریق اولی بیع درست ہوجائے گی۔

"الاشاه والنظائر" مين علامه ابن نجيم رحمة الله عليه فرمات بين:

﴿ ومنها لواحد من الارز والعدس وما اشبهه وقد كان . دفع اليه دينارا مثلاً لينفق عليه ثم اختصما بعد ذلك في قيمته هل تعتبر قيمته يوم الاحد اويوم الحصومة؟ قال في التتمة: تعتبريوم الاحد ﴾ (حكاه ابن عابرين الينام/

اگر کسی شخص نے دو سرے سے چاول اور دال وغیرہ لے لیں اور اس لینے والے شخص نے پہلے سے اس کو چند دینار اس غرض سے دے رکھے شخص تاکہ ضرورت کے وقت اس پر خرچ کرے، پھر بعد میں ان اشیاء کی قیمت کے بارے میں دونوں کے درمیان جھڑا ہوگیا تو اس صورت میں کس دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا؟ ان اشیاء کو جس دن لیا تھا اس دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا یا خصومت کے دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا یا خصومت کے دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا یا خصومت کے دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا یا خصومت کے دن کی قیمت کا اعتبار میں فرمایا کہ جس دن ان اشیاء کو لیا تھا اس دن کی قیمت کا اعتبار میں فرمایا کہ جس دن ان اشیاء کو لیا تھا اس دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا۔

امام مالک رحمة الله علیه کایه قول "مؤطا" سے پہلے بھی نقل کر چکے ہیں که:

﴿ ولا باس ان بضع الرجل عندالرجل درهما ثم یا خذ
منه بربع اوبثلث اوکسر معلوم سلعة معلومة ﴾

(مؤطاللهام مالک، جامع بین الطعام)

اس میں کوئی قباحت نہیں ہے کہ ایک شخص ایک شخص (دکاندار) کے پاس ایک درہم رکھوائے اور پھراس (دکاندار) سے اس درہم کے چوتھائی یا تہائی یا اس ورہم کے حصتہ معلوم کے بدلے کوئی چیز خرمدلے۔

ان عبارات سے ظاہر ہوا کہ جس طرح ممن و رح ساتھ "ا تجرار" جائز ہے اس طرح ممن مورد کے ساتھ "ا تجرار" جائز ہے اس طرح ممن مقدم اور پیشگی اوائیگی کے ساتھ بھی بھے الاستجرار جائز ہے، اور یہ رقم بھے ہونے تک بائع کے پاس قرض ہوگی اور پھر بھے کے وقت اس قرض کا مبعے کے

مثن كے ساتھ مقاصه ہوجائے گا اور يہ پيگی رقم بائع كے ذمے مضمون ہوگى، اگر بلاك ہوگئ تو اس كے مال سے ہلاك ہوگى۔ ليكن اگر بائع يہ پيگی رقم اپنے پاس اس طرح ركھے جيسے امانت كے طور پر كوئی چيز ركھی جاتی ہے اور اس رقم میں كوئی تصرف نہ كرے تو اس صورت میں بائع كا اس پیشگی رقم پر قبضه "قبضه امانت" شار ہوگا، اور ہلاك ہونے كی صورت میں اس پر ضمان نہیں آئے گا۔

ای سے ماہانہ اور ہفتہ واری رسالوں کے بدل اشتراک کا بھی مسلد نکل آئے گا،
چنانچہ آجکل یہ مواج ہے کہ ان رسالوں کا سالانہ بدل اشتراک سال کے شروع ہی
میں لوگ رسالہ جاری کرنے والے ادارے کو اداکر دیتے ہیں اور ادارہ ہرماہ یا ہر
ہفتے رسالہ بھیجا رہتا ہے۔ یہ بدل اشتراک اس ادارے کے ذیتے قرض ہو تا ہے اور
جس وقت وہ رسالہ خریدار کے پاس پنچتا ہے اس وقت صرف ای رسالے کی تھے
ہوتی ہے، لہذا اگر درمیان سال میں وہ رسالہ بند ہوجائے تو ادارے کے ذیتے لازم
ہوگا کہ جو بدل اشتراک باتی ہے وہ خریداروں کو واپس کرے۔

## بنیکنگ کے معاملات میں "استجرار" کا استعال

بیئنگ کے معالمے میں "استجرار" ہے کام لینے کا جہاں تک تعلق ہے تو آج کل اسلامی بینکوں میں جو معاملات رائج ہیں وہ چار سم کے ہیں یعنی مرابحہ، اجارہ، مضاربت، اور شرکت۔ ان چار میں ہے آخری تین میں تو "استجرار" ہے کام لیا جاسکتا ہے، اس لئے کہ بینک کے جو ایجنٹس بینک ہے سرمایہ وصول کرکے کاروبار چلاتے ہیں، ان کے ساتھ "استجرار" کا معاملہ کرنا ممکن ہی نہیں۔ لیکن بینک "سپلائزز" کے ساتھ "استجرار" کی بنیاد پر مرابحہ کا معاملہ اس طرح کر سکتا ہے کہ بینک مختلف تجارتی کمپنیوں کے ساتھ یہ سمجھوتہ کرے کہ وہ بازاری نرخ کی بنیاد پر عنقریب ان سے مختلف سامان اور آلات اور مشینریاں خریدے گا، یا بازاری نرخ پر آیک معین ڈسکاؤنٹ کم کرکے بینک یہ سامان اور آلات خریدے گا۔ پھرجب بینک کے پاس کوئی گاہک شرعی مرابحہ کرنے کے لئے آئے تو اس

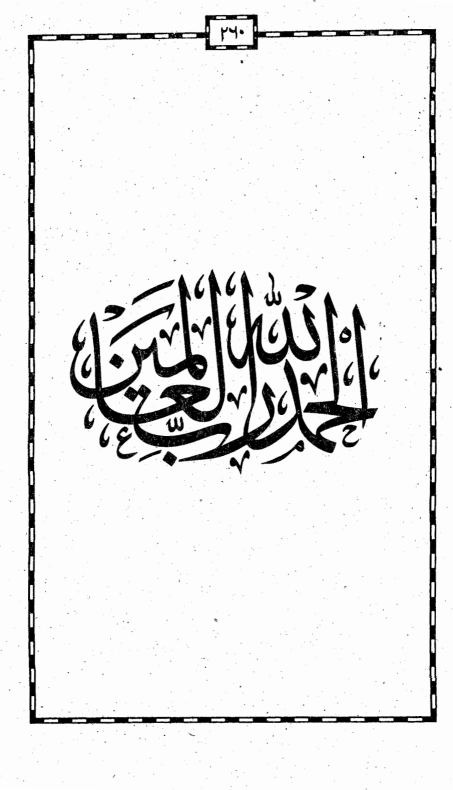
وقت بینک "استجرار" کی بنیاد پر گابک کا مطلوبہ سامان ان تجارتی اداروں سے خرید لے اور پھردہ سامان گابک کو "مرابح" کے طریقے پر فروخت کر دے۔

البتہ یہ ممکن ہے کہ بینک ان کے ساتھ "استجرار" کے مشابہ ایک معاملہ کرے، وہ یہ کہ بینک ان سے یہ معاہدہ کرے کہ ایک سال کے دوران بینک ان کو فلاں فلاں اشیاء "مقد مرابحہ" کے طور پر اتنی مقدار میں فراہم کرے گا، پھرا بجنٹ وہ تمام اشیاء ایک ہی دفعہ میں بینک سے وصول نہ کرے بلکہ سال کے دوران متفرق طور پر وصول کرے۔

مثلاً بینک نے ایجنٹ کے ساتھ یہ معاہدہ کیا کہ وہ ایک سال کے دوران دس ملین روپ مثلاً بینک نے ایجنٹ کے ساتھ یہ معاہدہ کیا کہ وہ ایک سال کے دوران دس ملین روپ کی قیمت کا سامان ایجنٹ کو فروخت کرے گا۔ تو اب ایجنٹ یہ سامان ایک ہی مرتبہ میں نہ خریدے اور پھرسال کے دوران ضرورت کے مطابق وہ ایجنٹ بینک سے سامان خرید تارہے حتی کہ ایگر بہنٹ میں دوران ضرورت کے مطابق وہ ایجنٹ بینک سے سامان خرید تارہے حتی کہ ایگر بہنٹ میں طے شدہ رقم (دس ملین) کی اشیاء سال بھرکے اندر وصول کرلے، اس وقت یہ معاہدہ کمل ہوجائے گا۔

الممل ہوجائے گا۔

مندرجہ بالامعاملہ "استجرار بثمن مؤخر" کی پہلی صورت کے موافق ہے، اس لئے کہ ایک شرحبہ لین ہر مرتبہ لینے وقت اس سامان کا ثمن معلوم ہوتا ہے۔ اور اس صورت میں "بیج التعاطی" کے جواز کے قائلین کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے۔ اور ہم نے پیچے "بیج التعاطی" کی بحث میں بیان کیا تھا کہ "مرابحہ" کے معاملہ میں "قاطی" کو جاری کرنا اس معلم کو "ربا" کے مشابہ بنا دیتا ہے، اس وجہ سے اس سے احترازی مناسب ہے۔ اس لئے عقود مرابحہ میں بینک گاہک کی مطلوبہ اشیاء کو پہلے اپی مکیت میں لائے، اس کے بعد بینک اور گاہک بینک گاہک کی مطلوبہ اشیاء کو پہلے اپی مکیت میں لائے، اس کے بعد بینک اور گاہک ایجاب و قبول کے ذریعہ مستقل عقد بیج کریں تاکہ کچھ عرصہ کے لئے وہ اشیاء بینک کی مکیت اور بینک کے لئے آس پر نفع لینا جائز ہوجائے۔ المکیت اور بینک کے لئے آس پر نفع لینا جائز ہوجائے۔ لہذا مندرجہ بالا شرط کے ساتھ "عقد مرابحہ" میں "استجرار" کے مشابہ مندرجہ بالا طریقے کو جاری کرنا جائز ہوجائے گا۔ واللہ سجانہ و تعالی اعلم۔



مضاربهم شخ الاسلام حضرت ولا نامفتي محمد لقى عثمانى صاحب مظلهم میمن اسلامک پیکر

## (٩)مضاربه مرثیفکیٹس

یہ مقالہ "سندات المقارضة" کا ترجمہ ہے جے حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مظلیم نے اسلامی ترقیقی عثانی صاحب منعقد ہونے والے ترقیق بیش فرمایا، حضرت والا کے قابل فخر صاحب زادے جناب مولانا عمران اشرف عثانی زیدمجد فرمایا، عربی مقالہ تربحوث" میں شائع ہوچکا ہے۔
"بیحوث" میں شائع ہوچکا ہے۔
"مرمی کر

﴿مين﴾

## لِسْمِ اللَّهِ الرَّكْانِ الرَّكْمِ أَمُّ

# مضاربه سرطيفكيث

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا محمد النبى الامين، وعلى اله واصحابه اجمعين، وعلى كل من تبعهم باحسان الى يوم الدين-

#### امابعدا

اس اجلاس کے لئے جو موضوع میرے سپرد کیا گیا ہے۔ وہ اگرچہ "قرض سرفیفکیٹ" کو منسوخ کرنے سے متعلق ہے کہ ان کو کس طرح ختم کیا جائے؟ لیکن اس موضوع پر بحث کرنے سے پہلے یہ ضروری ہے کہ ہم "قرض سرفیفکیٹ" کی حقیقت اس کی اہمیت، اور اس کی فقہی حیثیت کا بھی جائزہ لیں۔ تاکہ ان سرفیفکیٹ کو منسوخ کرنے کا مطلب واضح ہوجائے۔ اور ان سرفیفکیٹ کی شرعی حیثیت بھی واضح ہوجائے۔

## مضاربه سرفيفكيث

سندات مقارضہ (لینی مضاربہ مرفیقکیٹ) کا تصور در حقیقت ان سودی قرضوں کے سرفیقکیٹ کے سرفیقکیٹ کے سرفیقکیٹ ادر تجارتی کمپنیاں جاری کرتی ہیں، سب سے پہلے ہم ان سودی قرضوں کے سرفیقکیٹ (دستاویزات) کا جائزہ لیتے ہیں۔

## سودی قرضوں کے سرٹیفکیٹس

سودی قرضوں کے سرٹیفکیٹس در حقیقت وہ دستاویزات ہیں، جو ان قرضوں کا شوت ہیں جو ان قرضوں کا شوت ہیں جو حقیف کہنیاں عام وگوں سے متعین سودی نفع کی بنیاد پر قرض لیتی ہیں، ادر یہ دستاویزات آگے فروخت کے قابل بھی ہوتی ہیں، البتہ انہیں منسوخ نہیں کیا جاسکتا۔

کمپنیوں کو اس قتم کے دساویزات جاری کرنے کی ضرورت اس لئے پیش آتی ہے کہ بعض او قات کمپنیوں کو اپنے منصوبوں کی پیمیل یا توسیع کے لئے شیئرز کے اجراء کے بعد مزید سرمایی کی ضرورت پیش آتی ہے، اس وقت کمپنی نئے حصص جاری کرنے کے بجائے عوام ہے (سرمایی) قرض لیتی ہے، اور اس کے جوت کے لئے دستاویزات جاری کرتی ہے، ان دستاویزات کو "سندات" یا "بانڈز" کہا جاتا ہے اور کمپنی نئے حصص اس لئے جاری نہیں کرتی کو مزید صص جاری کرنے ہے سابقہ حصہ داروں کی شرکت کی نسبت میں کی آجاتی ہے، مثلاً پہلے کمپنی میں ایک لاکھ روپ کا مرمایی نگا ہوا تھا، جس میں سے کسی نے دو ہزار روپ کے شیئرز لئے تھے، تو اس کی شرکت کی نسبت دو فیصد تھی، اب آگر کمپنی ایک لاکھ روپ کے مزید حصص جاری شرکت کی نسبت دو فیصد تھی، اب آگر کمپنی ایک لاکھ روپ کے مزید حصص جاری کرے تو کمپنی کا سرمایی دو لاکھ سے داروں کا نقصان ہوگا، جس کی حصہ دار اجازت نہیں دیں گے، لہذا کمپنی اس طرح نے حصص جاری کرنے سے سابقہ حصہ داروں کا نقصان ہوگا، جس کی حصہ دار اجازت نہیں دیں گے، لہذا کمپنی اس دو مرے طریقے سے قرض حاصل کرنے کا بندوبست کرتی ہے۔

اس کے علاوہ دو سری طرف اس سہولت سے عوام الناس کو بھی فائدہ پنجتا ہے کیونکہ وہ اپی روزمرہ کی بچوں کو اپنے متقبل کی متوقع حاجات کے لئے یا تو گھروں میں محفوظ رکھتے تھے، یا بینکوں میں جمع کراتے تھے، لیکن ان کی خواہش یہ ہوتی تھی کہ اپنے سرمایہ کو اجتماعی نفع بخش کاموں مثلاً ملکی پیداوار یا بڑی بڑی تجارتوں میں

لگائیں، اگر وہ اس خواہش کی محیل کی خاطراینا سرمایہ بڑے بڑے صنعتکاریا تاجروں کو بطور قرض دیتے تو یہ خدشہ بھی لگارہتا کہ متنقبل میں اپنے سرمایہ کی واپسی میں کہیں مشکل اور دشواری پیش نہ آئے، اس وجہ سے وہ ای خواہش کے باوجود قرضہ وینے سے ایکیاتے تھے، اس مسلہ کے حل کے لئے ماہرین اقتصادیات نے یہ بانڈز اور سر شقلیت کا طریقه وضع کیا، تاکه سرمایه دارول کو قرض دینے کی حوصله افزائی ہو، اور ان کی رقم ہر قتم کے اندیشوں سے محفوظ ہوجائے، ان بانڈز کے ذریعہ انہوں نے ایک طرف تو مرمایہ داروں کو متعین سودکی کشش دلاکر قرض دینے پر آمادہ کیا اور دو سری طرف ان بانڈز کی اوین مار کیٹ میں خربد و فروخت کو ممکن بنادیا، تاکہ اس کے ذریعہ سرمایہ کار جب چاہیں اپنا سرمایہ واپس کے لیس، اور اسے اوین بازار میں ایسے بازاری نرخ پر فروخت کردیں، جو اکثر اوقات اس کی قیمت Face) (value سے زائد ہوتی ہے، اور جس سے سرمایہ داروں کو مزید نفع مل سکتا ہے۔ اس طرح جدید معاثی نظام نے لوگوں کو پیداداری مقاصد کے لئے سرمایہ کاری كرنے كاليك محفوظ طريقه فرائم كرديا۔ ليكن اگر غوركيا جائے توب بات روز روشن کی طرح عیاں ہے کہ در حقیقت یہ طریقہ سودی قرض پر مبی ہے جس کی وجہ سے شریعت اسلامیہ اس کی اجازت کسی طور پر نہیں دے سکتی، اور اس کے علاوہ اس میں اور بہت سے شرعی اور اقتصادی مفاسد بھی ہیں، جن کی تفصیل کا یہ محل نہیں ہے۔ اس وجہ سے بعض اسلامی ممالک کے مسلمانوں نے غور و گر کرے اس قتم کے بانڈز کا ایک شری بدل مضاربہ سرٹیفکیٹ (سندات المقارضہ) کی صورت میں نکالا، جس کی تفصیل ذیل میں ذکر کی جاتی ہے۔

"مقارضه" یا "قراض" اسلای فقه میں مشہور عقد ہے جس میں سرمایہ کار (رب المال) ابنا سرمایہ کسی تاجر (جے مضارب کہا جاتا ہے) کو دیتا ہے تاکہ اس کے ذریعہ وہ تجارت کرے اور اس سے جو نفع حاصل ہو، وہ باہمی طے کردہ شرح سے دونوں کے درمیان تقسیم کیا جائے، اس عقد کو "مضاربہ" بھی کہا جاتا ہے، اس عقد مضاربہ کی دستاویزات (جے سندات سے تعبیر کیا جاتا ہے) جاری کرنے کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ ان سندات کے حامل لوگوں اور سندات جاری کرنے والے کاروباری ادارے کے درمیان مضاربہ کا عقد ہوجائے، اور حامل سند کو محدود نفع کے بجائے یہ طے ہو کہ اگر کمپنی کو نفع ہوا تو اس کو طے شدہ تناسب سے نفع دیا جائے گا۔

بعض اسلامی ممالک نے ان سندات کے سلسلے میں کھ خصوصی قوانین نافذ کئے ہیں، اس بحث میں ہم پہلے ان قوانین کا جائزہ اور ان کا عملی خاکہ پیش کرتے ہیں، اس بحث میں حتی طور پر حکم شرعی بیان کرنا ممکن ہو۔ اس کے بعد ہم شریعت اسلامیہ کی روشتی میں ایک لائحہ عمل بطور تجویز پیش کریں گے۔

اس وقت ہمارے سامنے دو مسودہ قانون ہیں: ان میں سے ایک حکومت اردن کا قانون "مفاربہ سرئیفکیٹس نمبر ۱۰ -۱۹۸۱ء ہے"۔ اور دو سرا قانون "قانون الشرکات المساهمہ ۱۹۸۳ء ہے۔ اس قانون کو اسلامی جمہوریہ پاکستان نے جاری کیا ہے۔ اس قانون میں ان "سرئیفکیٹس" پر ایک مشقل بحث "شھادات المساهمة المؤجلة" (Participation Term Certificate) کے نام سے موجود ہے۔

### اردنى قانون

حکومت اردن کے جاری کردہ سندات القارضہ کی تفصیل محرّم جناب ڈاکٹر عبدالسلام عبادی صاحب نے اپنے ایک مقالہ میں بیان فرمائی، یہ مقالہ آنجناب نے مجمع الفقہ الاسلای فقہ اکیڈی، جدہ کے تیسرے اجلاس میں جو عمان میں منعقد کیا گیا تھا، پیش فرمایا، اس مقالہ کا خلاصہ مندرجہ ذیل نکات میں بیان کیا گیا ہے:

(ایس سندات القارضہ" ایسے محدود اور قیمت رکھنے والے دستاویزی جوت بیں، جنہیں کمپنیاں، سرمایہ کاروں کے اموال کے دستاویزی جوت کے طور پر جاری کرتی ہیں، جنہیں کمپنیاں اس سرمایہ کاروں کا نام بھی درج ہوتا ہے، ان دستاویزات کے دریعہ کردی ہیں، پھروہ کمپنیاں اس سرمایہ کے ذریعہ کمپنیاں اوگوں سے سرمایہ حاصل کرتی ہیں، پھروہ کمپنیاں اس سرمایہ کے

ذربعہ اپنے بڑے بڑے کاروباری یا صنعتی منصوبوں کی تیمیل کرتی ہیں اور نفع حاصل کرتی ہیں۔

ان سندات کے حاملین کو ایک متعین شرح سے اس کاروبار میں ہونے والے منافع سے نفع بھی حاصل ہوتا ہے، اور منافع کی شرح الل سندات کو جاری کرتے وقت متعین کردی جاتی ہے، سندات المقارضہ کے حاملین کو نہ تو سود اداکیا جاتا ہے اور نہ ہی ان کو سود طلب کرنے کا حق حاصل ہے۔

قہ اسلامی بیں جو مقارضہ (مضاربہ) معروف ہے اس کا ایک اصول ہے بھی ہے کہ جب کاروبار کرکے نفع کمایا جائے تو ایک معین مدت کے بعد سرمایہ کار اور کاروبار کرنے والی کمپنی پہلے ہے طے شدہ شرح ہے نفع حاصل کرتے ہیں لیکن اردنی سندات المقارضہ میں یہ بات مصرح ہے کہ جب ایک معین مدت کے بعد سندات المقارضہ کے حاملین کو نفع دیا جائے گا تو ان کے نفع کی شرح کاروبار کرنے والی کمپنی المقارضہ کے حاملین کو نفع دیا جائے گا تو ان کے نفع کی شرح کاروبار کرنے والی کمپنی اختیار نہ ہوگا، البتہ کمپنی کی طرف سے شرح کی تعیین میں صاحب سند کا کوئی اختیار نہ ہوگا، البتہ کمپنی کی طرف سے شرح کی تعیین کے بعد سرٹیفکیش ہولڈر کو اس کا حصہ ادا کردیا جائے گا، اور کمپنی کا حصہ نفع اس کمپنی کے حصہ داروں میں اس کا حصہ ادا کردیا جائے گا، اور کمپنی کا حصہ نفع اس کمپنی کے حصہ داروں میں تقسیم ہونے کے بجائے ایک جگہ الگ محفوظ کرکے رکھا جائے گا، تاکہ اس سرمایہ کے ذریعہ ان سندات کو تدریجاً واپس خرید کر منسوخ کیا جاسکے،

ہر سرشفکیٹ ہولڈر کے اوپر یہ لازم ہے کہ وہ عقد میں ذکر کردہ میعاد پر اپنا سرشفکیٹ کے کہ آئے اور سرشفکیٹ جاری کرنے والی کمپنی سے یہ درخواست کرے کہ وہ ان سرشفکیٹ کو قبت اسمیہ (Face value) پر واپس لے کر منسوخ کردے تاکہ وہ سرشفکیٹس ہولڈر ان سرشفکیٹس کے عوض اپنا دیا ہوا مال واپس لے سکے، چنانچہ سرشفکیٹس جاری کرنے والی کمپنی وہ سرایہ اپنے اس محفوظ کردہ منافع کے ذریع واپس لوٹا دیت ہے، جس کی تفصیل تیسرے کھتے کے ذیل میں گذر چکی۔

کے ذکور عمل کے ذریعہ ایک ایک کرکے واپس وصول کر لیتے ہیں، اور پھرایک وقت الله آتا ہے کہ تمام سر شیفیش کی تغییخ کا عمل کمل ہوجاتا ہے، اور اب کمپنی اس فرجیکٹ اور کاروبار کی ممل سازو سامان کے ساتھ مالک بن جاتی ہے، لہذا اب آئدہ اس پروجیکٹ کا کمل نفع صرف کمپنی کے حصہ داران کو ملے گا، سر شیفیش ہولڈر کو کوئی حصہ اوا نہیں کیا جائے گا،

البتہ آگر اس کمپنی کو نفع کے بجائے نقصان ہو تو حکومت اردن فریق ثالث کا کردار اداکرتے ہوئے ان سر شفیش ہولڈر کے لئے ان کی قیمت اسمیہ Face)

( Value کی ضامن ہوگی، آگرچہ نقصان کے سلسلہ میں مضاربت کا اصل قاعدہ یہ کہ نقصان صرف سرمایہ کار (Invester) کا ہوتا ہے، لہذا نقصان اس قاعدہ کی رو سے حاملین سندات کو برداشت کرنا چاہئے تھا، لیکن اقصان کی تلافی اور سرمایہ کاری کی ترغیب دلانے کی خاطر اردنی قانون نے اس بات کی صراحت کردی ہے کہ نقصان کی صورت میں حکومت سرمایہ کاروں کو ان سندات کی قیمت اسمیہ کی حد تک معاوضہ ادا کردے گی۔

ک نقصان یا خمارہ کے وقت حکومت ان حالمین سندات کو جو سرمایہ فراہم کرے گی، وہ سندات جاری کرنے والی کمپنی کے ذمہ قرض ہوجائے گا، اور سندات کی مکمل تنتیخ کے وقت ندکورہ قرض کی ادائیگی کمپنی پر واجب ہوجائے گا۔

یہ حکومت اردن کی جاری کردہ سندات المقارضہ کے قانون کا مخصر تعارف اور خاکہ ہے، اگر باریک بنی سے اس کا جائزہ لیا جائے تو شرعی لحاظ سے چند خامیاں نظر آئیں گی، جنہیں ذیل میں نمبروار ذکر کیا جاتا ہے۔

① مضاربہ یا مقارضہ کی حقیقت یہ ہے کہ فریقین میں سے کوئی فریق دو سرے فریق کے لئے سرمایہ یا نفع کا ضامن نہیں بن سکتا، کیونکہ اس میں جو منافع حاصل ہوتا ہے وہ تجارتی نفع ہوتا ہے، سودی انٹرسٹ نہیں ہوتا، اور شرعاً تجارتی نفع کا استحقاق اسی صورت میں ہوسکتا ہے جب نقصان کے خطرہ کو بھی برداشت کیا جائے،

چانچہ اگر مضارب رب المال کے سرایہ کی ضانت لے لے تو یہ صورت مضاربت کی حقیقت سے نکل جائے گی ۔۔ چونکہ حکومت اردن کے جاری کردہ سندات المقارضہ میں بھی قیمت اسمیہ کی حد تک ضانت لی گئی ہے، لہذا یہ شرط شریعت اسلامیہ کے مقرر کردہ مضاربت کے اصولوں کے موافق نہیں ہے۔

اگریہ سوال کیا جائے کہ جس نے اس قیمت اسمیہ کی ضانت لی ہے وہ در حقیقت سندات جاری کرنے والی یا کاروباری کمپنی (مضارب) نہیں ہے بلکہ حکومت نے بحثیت فراق ثالث ضانت لی ہے، اور شریعت میں وہ صورت ممنوع ہے جب فریقین میں سے کوئی ایک فریق ضانت لے، تیسرے فریق کی طرف سے نقصان کی ضانت لینا عقد کی در تنگی کے لئے شرعاً مانع نہیں ہے۔

لیکن یہ بات اس وجہ سے ناقابل قبول ہے کہ اس میں حکومت قیمت اسمیہ کی اس طرح ضامن نہیں ہے کہ وہ بلامعاوضہ رضاکارانہ طور پر خسارے کی اپی طرف سے تلافی کردے، اور بعد میں بھی اس رقم کا مطالبہ کمپنی سے نہ کرے، بلکہ حکومت اس نقصان کی تلافی در حقیقت سندات جاری کرنے والی کمپنی کے نائب اور ایجنٹ کے طور پر کرتی ہے، اس کی دلیل یہ ہے کہ وہ سرمایہ جو حکومت فراہم کرتی ہے وہ اس کمپنی کے ذمہ قرض ہوجاتا ہے، اور کمپنی کے اوپر یہ لازم ہوتا ہے کہ جب تمام سندات کی تمنیخ ممل ہوجائے گی اس وقت کمپنی ان سندات کی قیمت اسمیہ حکومت کو واپس لوٹائے گی، لہذا جب تک یہ صورت حال باتی ہے کہ کمپنی وہ قرض حکومت کو اوار کرنے والی کمپنی وہ قرض حکومت میں بلکہ وہی سندات کو اوار کرنے والی کمپنی (مضارب) سمجی جائے گی،

اور اگر بالفرض اس بات کو تسلیم بھی کرلیا جائے کہ حکومت محض تبرعاً ضانت کے رہی ہے، اور حکومت بلامعاوضہ اس نقصان کی ادائیگی کرے گی، اور حکومت کی جانب سے بطور تلافی ادا شدہ مال کمپنی کے ذمہ قرض نہیں ہوگا، تو اس صورت میں حکومت اگرچہ تیسرے فریق کے طور پر ضامن تو بن جائے گی، لیکن یہ صورت فقہ

اسلای کے ایک دو سرے اصول سے متصادم ہوگ، اور وہ یہ ہے ہ اسلای فقہ میں ایک یہ اصول ہے کہ کفیل کی کفالت یا ضامن کی ضانت (گارٹی) ایسی چیزوں میں اسلی یہ اصول ہے کہ کفیل کی کفالت یا ضامن کی ضانت (گارٹی) ایسی چیزوں میں صحیح ہوتی ہے جو اصیل (اصل شخص) کے ذمہ واجب الادا ہو، مثلاً قرضہ یا خریدے ہوئے سامان کی قیمت، یا اس کے علاوہ اور کوئی واجبات (Dues) دغیرہ ہوں، ان کی ضانت درست ہے، البتہ اگر کوئی چیز اصیل کے ذمہ واجب الادا ہی نہ ہو، تو اس کی کفالت صحیح نہیں ہوتی، مثلاً امائت کا مال اگر امین کے ہاتھ میں تعدی کے بغیر تلف ہوجائے تو امین کے ذمہ اس مال کی ادائیگی واجب نہیں ہے، اس طرح شرکت اور مضارب کا سرایہ کسی شریک یا مضارب کے ہاتھ سے تلف ہوجائے تو اس کا تاوان شریک یا مضارب پر نہیں ہوتا، اس لئے کہ سرایہ واجب الادا رقوم میں سے نہیں شریک یا مضارب پر نہیں ہوتا، اس لئے کہ سرایہ واجب الادا رقوم میں سے نہیں شریک یا مضارب کے مالیہ کی ضانت لینا بھی صحیح نہیں ہو، اور یہ اصول تمام کتب فقہ میں معروف ہے، اس میں کسی کا کوئی اختلاف بھی نہیں ہے، اور یہ اصول تمام کتب فقہ میں معروف ہے، اس میں کسی کا کوئی اختلاف بھی نہیں ہے، علامہ مرفیائی قیم نہیں ہو، علامہ مرفیائی فیمانت ہیں:

والكفالة بالأعيان المضمونة وان كانت تصح عندنا خلافا للشافعي"، لكن بالأعيان المضمونة بنفسها، كالمبيع بيعا فاسدا، والمقبوض على سوم الشراع والمغضوب، لا بما كان مضمونا بغيره، كالمبيع والمرهون ولا بما كان امانة كالوديعة والمستعاروالمستاجرومال المضاربة والشركة المحالية المرشائي: ١٣/٣)

اشیاء مضمونہ (جن کی ضانت لی جائے) کی کفالت اگرچہ ہمارے نزدیک صحیح ہے لیکن امام شافعی کے نزویک صحیح ہے، اور ہمارے نزدیک بھی ہرشے کی ضمانت بہیں لی جاسکتی بلکہ اس میں یہ قاعدہ کے کہ وہ اشیاء جو بذات خود واجب الاداء ہوں مشاق زیع فاسد کے ذریعہ فروخت کردہ مال فریداری میں بھاؤ تاؤ کے دوران قبضہ کیا

ہوا مال، یا مال معصوب (چھینا ہوا مال) ان کا تھم یہ ہے کہ ان پر کفالت اور ضانت لینا صحیح ہے، لیکن وہ مال جو بذات خود واجب الاداء نہ ہوں (بلکہ ان کی قیمت واجب ہو) مثلاً فروخت کیا ہوا مال، گروی رکھا ہوا مال کہ اگر بالفرض رھن رکھا ہوا مال تنف ہوجائے تو بعینہ اس مال کا لوٹانا ضروری نہیں اور نہ ہی وہ مال جو امانت ہو، مثلاً ودیعت، عاریت یا کرایہ پر لیا ہوا مال، یا مضاربت اور شرکت کا سمولیہ۔ (ان کا تھم یہ

ود یعت، عاریت یا کرایہ پر کیا ہوا مال، یا مضار: ہے کہ ان کی کفالت لینا صحیح نہیں ہے)

علامه شرمين خطيب شافعي فرماتي بن:

پیصح ضمان رد کل عین، فمن هی فی یده مضمونة علیه کمغصوبة ومستعارة و مستامة و مبیع لم یقبض، (الی قوله) واما اذالم تکن العین مضمونة علی من هی بیده کالودیعة والمال فی یدالشریک، والوکیل والوصی فلایصح ضمانها، لان الواجب فیها التخلیة دون الرد (من الحاح للشرین بلد من الحدی)

ہرائی چیز کے لوٹانے کی ضائت لینا صحیح ہے جو اس کو رکھنے والے کے ہاتھ میں واجب الادا ہو، مثلاً غصب کردہ مال، عاریت میں لیا ہوا مال یا ایسی فروخت شدہ شے جس پر ابھی تک قبضہ نہیں ہوا۔ . . . . . . . . . . . . . . . . البتہ اگر رکھنے والے کے ہاتھ میں وہ شے مضمون (واجب الادا) نہ ہو مثلاً مال اعانت، شریک کا سرمایی، یا وکیل اور وصی کے ہاتھ میں مال، تو ان کی ضانت (کفالت) لینا صحیح نہیں ہے، کیونکہ یہ اموال قائل کے مان نہیں ہیں، اس آئے ان اموال میں صرف تخلیہ کردینا کافی ہے، رد کرنا ضروری نہیں۔ ، در کرنا ضروری نہیں۔

علامه ابن قدامة حنبلي فرماتے بين:

﴿ ويصح ضمان الاعيان المضمونة كالمغصوب والعارية وبه قال ابو حنيفة والشافعي في احد القولين (الى قوله) فاما الأمانات كالوديعة والعين

الموجرة والشركة والمضاربة (الى قوله) فهذه ان ضمنها من غير تعدفيها لم يصح ضمانها الله من غير تعدفيها لم يصح ضمانها الله الله من (الغي لا تن قدامة علم صفح ٥٩٥)

اعیان مضمونہ مثلاً مال مفصوب اور مال عاریت وغیرہ کی ضانت لینا صحیح ہے، یمی فرہب امام ابو صنیفہ کا ہے اور امام شافعی کی ایک روایت کے مطابق ان کا بھی یمی فرہب ہے، البتہ امانتیں جیسے ودیعت کا مال، کرایہ پر دیا ہوا مال، سرمایہ شرکت و مضاربت ...... تو اگر تعدی کی شرط کے بغیر کوئی شخص ان اموال کی ضانت لے تو

اس کی ضانت صحیح نہیں ہے۔ اس لئے کہ جس شخص کے قبضہ میں یہ اشاء ہیں، اس پر بھی مضمون نہیں ہوں گی۔ البتہ البتہ اگر تعدی کی شرط کے ساتھ کوئی شخص ضامن ہوجائے تو امام احر ہے ظاہر کلام سے یہ واضح ہورہا ہے کہ ان کے نزدیک یہ ضانت درست ہے۔

حنابله كى كتاب كشاف القناع عن متن الاقناع ميس ب كه:

وتصح الكفالة بالاعيان المضمونة ، كالمغصوب والعوارى، لانه يصح ضمانها، ولا تصح الكفالة بالامانات، كالوديعة والشركة والمضاربة الا ان كفله بشرط التعدى الخ

(كشاف القناع عن متن الاقناع جلد ١٣ صفحه ١٣٦٣)

اعیان مضمونہ کی کفالت صیح ہوتی ہے مثلاً غصب کیا ہوا مال، عاریت کا سامان، اس کئے کہ یہ اشیاء واجب الادا ہیں، اور امانتوں کی کفالت صیح نہیں ہے، جیسے ودیعت اور شرکت و مضاربت کا مال، الا یہ کہ کوئی شخص تعدی کی شرط کے ساتھ کفالت (ضانت) لے،

علامه ابن هام فرمات بين:

وصمان الحسران باطل لان الضمان لا يكون الا

بمضمون والخسران غير مضمون على احد، حتى لو قال بائع في السوق: على ان كل خسران يلحقك فعلى، او قال المشترى العبد: ان ابق عبدك هذا فعلى، لا يصح الله فعلى الله

"خسارے کی ضانت لینا باطل ہے، اس لئے کہ ضانت ایک چیزوں کی لی جاتی ہے جو خود مضمون ہوں، اور خسارہ غیر مضمون ہی ہے ہے چنانچہ اگر کوئی بیچنے والا بازار میں یہ کہدے کہ اگر تجھے کسی قتم کا نقصان ہوا تو میرے اوپر ہے، یا غلام کے خریدار سے کہدے کہ اگر تمہارا غلام بھاگ گیا تو میرے ذمہ ہے، یہ وونوں ضانتیں صیح نہیں ہیں"۔ (فتح القدید: ۳۲۳)

لیکن غیر معمون میں کفالت صحیح نہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جس رقم کی کفالت کی ہے، وہ رقم کفیل کے ذمہ قضاء لازم نہ ہوگی، لہذا جس شخص کو کفالت دی گئی ہے، وہ رقم کفیل کے ذمہ قضاء لازم نہ ہوگی، لہذا جس شخص کو کفالت دی گئی ہے ربینی مکفول لہ) کو عدالت کے ذریعہ اس رقم کے التزام کو صرف ایک وعدہ ہوگا، لیکن فریق ثالث کا اپنے اوپر اس رقم کی ادائیگی کے التزام کو صرف ایک وعدہ سمجھا جائے گا جو دیاناً تو معتبر مانا جاسکتا ہے، تضاء نہیں، اب اگر فریق ثالث اپنے وعدہ کے ایفاء کی خاطروہ رقم رضاکارانہ ادا کردے تو اس سند کے حامل کے لئے اسے لینا جائز ہوگا، البتہ قاضی فریق ثالث کو ادا کرنے پر کفالت کی طرح مجبور نہیں کرسکتا۔

یہاں ایک سوال پیدا ہوسکتا ہے کہ کیا مالکیہ کے ندہب پر عمل کرتے ہوئے فریق ثالث کے اس وعدے کو مندرجہ بالا صورت میں قضاء الازم کرنے کی گنجائش ہے یا نہیں؟ تو مجھے اس کے بارے میں تردد ہے، اس لئے کہ اگر ہم اس وعدہ کو لازم قرار دیں تو اس صورت میں یہ ضامن لازم بن جائے گا تو پھراس صورت میں شرکت و مضاربت کے راس المال کی ضانت یا کفالت ناجائز ہونے کے کوئی معنی باتی

#### نہیں رہیں گے۔

## سندات کی تنتیخ کامسکه

تیسرا اہم اور قابل غور مسلہ جو اردنی سندات سے متعلق ہے، وہ یہ ہے کہ آیا ان سندات کو قیمت اسمیہ پر منسوخ کیا جاسکتا ہے یا نہیں؟ اور اس میں اشکال یہ ہے کہ اگر انہیں قیمت اسمیہ پر منسوخ کیا جائے تو یہ صورت مضاربت کی حقیقت سے نکل کر قرض کی شکل اختیار کرلے گی۔

اس تکت کی وضاحت کے لئے یہ ضروری ہے کہ پہلے سندات کی تنتیخ کے پہلو پر فقبی حیثیت سے جائزہ لیا جائے، اور واقعہ یہ ہے کہ سندات کی تنتیخ کا مطلب سمایہ کار (رب المال) کی جانب سے مال مضاربت کی واپس وصولی ہے، اور یہ واپس لينا اس وقت تو آسان تها جب مال مضاربت نقد شكل ميس موتا، ليكن جب مال مضاربت اجناس کی شکل میں تبدیل ہوگیا، تو اس کا مطلب یہ ہے کہ سرمایہ کار (رب المال) جو اجناس کے حقیق مالک ہیں ان اجناس کو مضارب کے ہاتھ فروخت كررے بيں كونكه مفاربت ميں مرايه ير مفارب كو صرف حل تصرف حاصل ہے، اسے ملیت کا حق بالکل حاصل نہیں ہے چنانچہ اگر اس کاروبار میں تفع موا تو اسے کام کرنے کی وجہ سے نفع میں سے حصہ تو ملے گا، لیکن نقصان کی صورت میں اس پر کوئی ذمہ داری نہیں آئے گا۔ لہذا مسلہ کی رو سے جو شخص سندات لے کر ممینی كے ياس تفيخ سدات كے لئے آئے، اور سارا سرايد كاروبار ميں اجناس كى شكل میں ہو تو اس کا مطلب یہ سمجھا جائے گا کہ وہ کاروبار میں سے اپنا مشاع (غیر تقسیم شدہ عصد، ممینی کے ہاتھ فروخت کرنا جاہتا ہے۔ اب بہال پر مندرجہ ذیل مسائل قابل غور ہیں.

ا کیارب المال اپنامال مضاربت غیرنقد حالت میں واپس لے سکتا ہے؟

عقد مضاربت میں سندات واپس لینے یا منسوخ کرنے کی فدکورہ شرط لگانا

جائز ہے یا نہیں؟ اگر منسوخ کرنا جائز ہے تو سرمایہ کار کو ان سندات کی قیمت اسمیہ ملے گی یا

بازاری قمت؟

## پېلامسکله اوراس کاجواب

سب سے پہلے ہم اس مسله كا جائزہ ليتے ہيں كه مال مضارب، ايسے وقت واپس طلب كرنا جب كه وہ غير نقد شكل ميں ہو نقهی تعبير ميں فنخ مضارب كو

عقد مضاربت سے معزول کرنا کہلاتا ہے، (اور یکی بات ان سندات کے حق میں بھی ہے) اور فقہائے کرام ہے ذکر فرمایا ہے کہ مضاربت فنخ کرتے وقت مضارب کے

ذمہ یہ لازم ہے کہ وہ مالِ مضاربت کے غیر نقد ا ثاثوں کو فروخت کرے نقد شکل

ں ۔۔۔۔ چنانچہ الدرالخار میں ہے:

﴿ وينعزل (اى المضارب) بعزله (اى رب المال) . . . فان علم بالعزل والمال عروض باعها ﴾

(الدرالقار جلد٥ صفحه ٢٥٥، قبيل التفرقات المضاربة)

"اور مضارب رب المال كے معزول كرنے سے معزول ہو جاتا ہے .... اگر مضارب كو معزول كى خبر بننچ اور اس وقت سرمايہ اجناس كى شكل ميں ہو تو مضارب اسے فروخت كر سركا"۔

المغنى لابن قدامةً ميس ب:

﴿والمضاربة من العقود الجائزة، تنفسخ بفسخ المسخ المسخ المسلم المدهما ........وان انفسخت والمال عرض فاتفقا على بيعه أوقسمه جاز الان الحق لهما لا يعدوهما ...

وجهان: احدهما يجبر المال البيع وابي العامل ففيه وجهان: احدهما يجبر العامل على البيع، وهو قول الشافعي"، لان عليه رد المال ناضا كما احده، والثاني لا يجبر اذا لم يكن في المال ربح او اسقط حقه من الربح

اوپر ذکر کردہ عبارت سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ مال مضاربت کو واپس لینے میں شرعاً کوئی قباحت نہیں ہے، اور اس صورت میں اگر مال غیر نقدی حالت میں ہو تو اس فروخت کرکے نقد بنالینا چاہئے، اور یہ بات بھی بالکل ظاہر ہے کہ مال مضاربت کی فروختگی جس طرح تیسرے شخص کے ہاتھ جائز ہے، مضارب کو بھی فروخت کیا جاسکتا ہے، چنانچہ اگر مضارب اس مال کو خربینا چاہے تو مطلوبہ قیمت مال

مضاربت کے راس المال میں شامل کردے پھر سرمایہ کار اپنا راس المال اپ حصہ نفع کے ساتھ وصول کرے۔

#### دو سرامسکله

دوسرا مسکہ یہ ہے کہ عقد مضاربت ہیں تھ کے ذرایعہ سرمایی کی واپسی کی شرط لگانا کیما ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ بظاہراس ہیں کوئی مانع نہیں ہے اس لئے کہ یہ شرط مقتضائے عقد مضاربت کے خلاف نہیں ہے۔ اس لئے کہ رب المال کو اختیار ہو وہ جب چاہے مضاربت فنح کر سکتا ہے، اور اس وقت مضارب پر یہ لازم ہو تا ہے کہ اگر سرمایہ نقد شکل میں نہ ہو تو اسے فروخت کرکے نقد کی صورت میں لے آئے، لہذا مضاربت میں اس طرح کی اثاثوں کی فرو نشکی کی شرط مقتضاء عقد کے خلاف نہیں ہے، البتہ اس میں یہ شرط لگانا کہ یہ فرو ختگی صرف مضارب کے ہاتھ ہی مولف نہیں ہے، البتہ اس میں یہ شرط لگانا کہ یہ فرو ختگی صرف مضارب کے ہاتھ ہی مولف نہیں ہے کوئکہ بہت سے فقہائے کرام میں کوئی حرج نہیں ہے کار اور مضارب کے مائع نہیں مان خریک سرمایہ کار اور مضارب کے مائع نہیں مال مضاربت کی خریہ و فروخت میں کوئی حرج نہیں ہے، چنانچہ علامہ کاسانی فرمانے ہیں:

وربحوز شراء رب المال من المضارب وشراء المضارب من رب المال وان لم يكن في المضاربة ربح في قول اصحابنا الثلاثة وقال زفر رحمه الله تعالى: لا يجوز الشراء بينهما في مال المضاربة ، وجه قول زفر": هذا بيع ماله بماله ، اذا المالان جميعالرب المال وهذا لا يجوز ، كالوكيل مع الموكل ، زلنا ان لرب المال في مال المضاربة ملك رقبة ، لا ملك تصرف ، وملكه في حق التصرف كملك الاجنبي ، وللمضارب فيه ملك التصرف لا الرقبة ، فكان في

حق ملك الرقبة كملك الاجنبى، حتى لا يملك رب المال منعه من التصرف، فكان مال المضاربة فى حق كل واحد منهما كمال الاجنبى، لذلك جاز الشراء بينهما \$ (بدائع العنائع الكاماتي جلد صفح ١٠٨)

اور رب المال (سرایہ کان) کا مضارب سے مال خرید نا اور مضارب کا رب المال سے مال خرید نا جائز ہے، خواہ مضاربت میں کوئی نفع حاصل نہ ہوا ہو، یہ فہ ہب تینوں ائمہ کا ہے، اور امام زفر "فرماتے ہیں کہ یہ اپنے مال کو اپنے مال کے عوض فروخت کرنے کی طرح ہے، کیونکہ دونوں مال سرمایہ کار کے ہیں، اس لئے یہ صورت جائز ہیں اور یہ ایسا ہے جیسے کوئی و کیل بالیع اپنے ہی موکل سے بھے کرلے۔ لیکن ہماری دلیل یہ ہے کہ سرمایہ کار کو مال مضاربت میں حقیق ملکیت تو حاصل ہے لیکن اسے ملک تصرف حاصل نہیں، اور ملک تصرف کے اعتبار سے وہ رب المال راس المال میں بالکل اجبی ہے اور دو سری طرف مضارب کو اس سرمایہ میں تصرف کی ملکیت تو ہمن بین ہے، البذا حقیق ملکیت حاصل نہ ہونے کی وجہ سے وہ مضارب اس مال میں اجبی ہے، حتی کہ رب المال کو یہ اختیار نہیں کہ وہ مضارب کو تصرف کرنے سے روک دے، اس سے معلوم ہوا کہ مال مضاربت ہراکی کو تصرف کرنے سے روک دے، اس سے معلوم ہوا کہ مال مضاربت ہراکی کو تی میں اجبی کے مال کی طرح ہے، اس لئے ان دونوں کے درمیان خریہ و فروخت جن میں اجبی کے مال کی طرح ہے، اس لئے ان دونوں کے درمیان خریہ و فروخت جن میں اجبی کے مال کی طرح ہے، اس لئے ان دونوں کے درمیان خریہ و فروخت جائز ہے۔

لہذا نہ کور بالا تفصیل سے ظاہر ہوا کہ مضارب کے ہاتھ مال مضاربت کی فرو ختگی کی شرط لگانا مفتضائے عقد کے خلاف نہیں ہے، اس لئے اس شرط لگانے میں شرعاً کوئی حرج نہیں۔

### تيرامسكه

تيسرا مسله يه ب كه سريفيش كى منسوخى قيت اسميه بر موكى يا بازارى قيت

ر؟ میرے نزدیک اس کا جواب یہ ہے کہ اسے بازاری قیمت پر ہونا چاہئے، پھراگر بازاری قیمت پر ہونا چاہئے، پھراگر بازاری قیمت اس کی قیمت اسمیہ (Face Value) سے زائد ہوگی تو دونوں قیمتوں کے درمیان جو فرق ہوگا، وہ مال مضارب کا نفع ہوگا، لہذا اس نفع کو بھی رب المال اور مضارب کے درمیان اس نبست سے تقسیم کیا جائے گا، جو دونوں کے درمیان بہلے سے عقد میں طے شدہ ہوگا۔

مثال کے طور پر فرض کیجئے کہ ایک سرفیقلیٹ کی قیمت اسمیہ سو روپ ہے اور تنتیخ کے وقت اس کی بازاری قیمت ایک سو ہیں روپ ہوگئ، تو مضارب اگر اس سرفیقلیٹ کو خریدنا چاہے تو ایک سو ہیں روپ دے کر اے خریدے گا، البتہ اس میں سے ہیں روپ مضاربت کا نفع ہوں گے، لہذا اگر بالفرض مضاربت میں نفع آدھا آدھا کے کیا گیا تھا، تو دس روپ رب المال (سرمایہ کار) کو اور بقیہ دس روپ مضارب کو نفع میں سے اس کے حصہ کے طور پر اے مل جائیں گے اب مضارب ایک سو دس روپ میں وہ سرفیقلیٹ رب المال سے خرید لے گا۔

اب یہ کہ ان سر شقیت کی تعنیخ بازاری قبت پر ہونی چاہئے، اس کی دلیل کیا ہے؟ تو اس کی دلیل یہ مال مضاربت کا شرع طور پر رب المال ہی مالک ہے، اور مال میں مضارب کا حصہ صرف اس کے نفع میں ہے، اگر بازار میں اس مال کی قبت بڑھ جائے تو اس قبت کا اضافہ در حقیقت اس مال مضاربت کے اندر اضافہ سمجھائے گا، چنانچہ سوائے نفع کے اس حصہ کے جو مضارب کو دیا جائے گا بقیہ سارا نفع اور اس کے ساتھ حقیقی سرمایہ رب المال کا ہوگا، تاہم اگر یہ شرط لگائی جائے کہ ان سر شھکیٹس کو بازاری قبت کے بجائے قبت اسمیہ پر فروخت کرنا ہوگا، تو یہ شرط عقد مضاربت کے مقتضاء کے خلاف ہونے کی وجہ سے ناجائز ہوگی، چنانچہ فقہائے عقد مضاربت کے مقتضاء کے خلاف ہونے کی وجہ سے ناجائز ہوگی، چنانچہ فقہائے کرام " نے اس بات کی صراحت فرمائی ہے، علامہ کاسائی" فرمائے ہیں:

﴿ واذا اشترى المضارب بمال المضاربة متاعا، وفيه فضل، اولا فضل قيه، فاراد رب المال بيع ذلك، فابي المضارب واراد امساكه، حتى يجد ربحا، فان المضارب بجبر على بيعه،الاان يشاء ان يدفعه الى رب المال، لان منع المالك عن تنفيد ارادته فى ملكه لحق يحتمل النبوت والعدم، وهو ربح، لا سبيل اليه، ولكن يقال له، ان اردت الامساك فرد عليه ماله، وان كان فيه ربح، يقال له: ادفع اليه راس المال وحصته من الربح، ويسلم المتاع اليك المال وحصته من الربح، ويسلم المتاع اليك المال عليه وان كان فيه ربح، والمال المتاع الملك المال عليه وان كان فيه ربح، والمال المتاع الملك المال وحصته من الربح، ويسلم المتاع الملك المال عليه وان كان فيه ربح، والمال المتاع المنابع المناب

"اور جب مضارب مال مضاربت کے عوض کوئی سامان خرید لے، پرچاہ اس سامان کی قیمت میں اضافہ ہوا یا نہ ہوا ہو۔ اور رب المال (سرایہ کار) اس سامان کو فروخت کرنا چاہے، لیکن مضارب انکار کرے، یا اس سامان کو اس وقت تک روکے رکھنا چاہے جب تک نفع حاصل نہ ہوجائے، تو مضارب کو فروخت کرنے پر مجور کیا جائے گا، الایہ کہ مضارب وہ مال رب المال کو دینے کا ارادہ کرے، اس لئے کہ مالک کو اس کی مکیت میں تصرف غیر بینی نفع کی بنیاد پر روک دینا کسی طرح درست نہیں، لہذا مضارب سے کہا جائے گا کہ اگر تم اس سامان کو رکھنا چاہتے ہو تو سرمایہ کار کا نقد جائے گا کہ اگر آگر آس سامان کو رکھنا چاہتے ہو تو سرمایہ کار کا نقد سے کہا جائے گا کہ اگر اس مال پر کوئی نفع ہوا ہو تو مضارب سے کہا جائے گا کہ سرمایہ اور نفع میں سے اس کا حصہ اسے دیو، اور اگر اس مال پر کوئی نفع ہوا ہو تو مضارب سے کہا جائے گا کہ سرمایہ اور نفع میں سے اس کا حصہ اسے دیو، اور اس کے عوض وہ تمام سامان شہیں دیدے گا"۔

مُدكورہ بالا عبارت كى روشنى ميں يہ بات واضح ہوجاتى ہے كه سر يُفكيش كا مالك مرف قيت اسميه (يعنى اپنے اصل سرماي) كا مالك نہيں ہوگا، بلكه اس كے ساتھ

نفع میں سے اپنے حصہ کا بھی مالک ہوگا، لہذا ان سرٹیفکیٹس کو قبت اسمیہ پر منسوخ کرنے کا کوئی راستہ نہیں ہے، لہذا یہ ضروری ہے کہ اس کی فروختگی بازاری قبت پر ہو، اور پھردونوں کے ورمیان طے شدہ تناسب سے نفع تقسیم کیاجائے،

گذشتہ تفصیل کی روشی میں ان سریفکیٹس کی منسوخی کے وقت اس کی بازاری قیمت اور قیمت اسمیہ کے درمیان فرق کے اعتبار پر سے تین صور تیں ہو سکتی ہیں۔

ہت اور عمت اسمیہ سے در میان فرق سے العبار پر سے مین صور میں ہو سی ہیں۔

(العبار کی میں اور قیت اسمیہ دونوں مساوی ہوں، اس صورت میں کوئی

مسلد پین نہیں آئے گا کیونکہ منسوخی دونوں قیتوں پر ہوسکتی ہے۔

بازاری قیت، قیت اسمیہ ہے کم ہو، تو منسونی بازاری قیت پر ہوگ، اور نقصان سر شفکیٹس ہولڈر کا سمجھا جائے گا۔

بازاری قیت، قیت اسمیہ سے زائد ہو، اس صورت یں ضروری ہے کہ سریفیٹس کی منسوفی بازاری قیت سے اتنی رقم منہا کرنے کے بعد ہوگی جتنی رقم بطور حصر نفع کمپنی کے جعے میں آرہی ہے، مثلاً اگر کمپنی اور سریفیکٹ کی سریفیکٹس ہولڈر کے مامین نفع نصف نصف طے ہوا اور سرمیفکٹ کی قیت اسمیہ سو روپے ہو اور بوقت منسوخی اس کی بازاری قیت ایک سو بیں روپے ہوگی، تو منسوخی ایک سودس روپے میں ہوگی، اس لئے کہ بقیہ

### آخرى سوال

ایک سوال ان سرشقیش کے بارے میں یہ پیش آسکتا ہے کہ: کیا سرشقیش کی ایک معین تعداد کی منسوخی کا عمل ایک وقت میں ہوگا، یا ہر سرشقیث کے خاص حصے کی منسوخی ایک وقت میں ہوگی؟ دوسری صورت میں ہر سرشقیش کا نفع قیت کم ہونے کی وجہ ہے کم ہوجائے گا؟ یا منسوخی مکمل ہونے تک تمام سرشقیک کا نفع ابورای رہے گا؟

دس رویے تمپنی کے نفع کے طور پر منہا کردیئے جائیں گے۔

میرے نزدیک اس سوال کا جواب ہے ہے کہ منسوخی کے دونوں طریقے اختیار کرنے میں شرعاً کوئی مائع نہیں ہے اس لئے کہ یہ بات پہلے بھی بیان ہو چکی ہے کہ مرشیقیٹ کی منسوخی کا مطلب مضاربت کے راس المال کو مضارب کے ہاتھ فروخت کرنا ہے، اور یہ فروختگی جس طرح تمام راس المال میں صحیح ہوگی اس کے بعض حصوں میں بھی صحیح ہوگی، البتہ جب سرمایہ کار اپنا نصف راس المال مضارب کو فروخت کردے گاتو بقیہ نصف حصہ میں مضاربت سابقہ حالت پر بر قرار رہے گی، اور پھریہ مال کا مجموعہ مشترک کاروبار میں مخلوط ہو کر مشغول کاروبار ہوجائے گا، گویا کہ مضارب کے سرمایہ کار (رب المال) ہے اس کا نصف حصہ خریدنے کے بعد کل سرمائے پر شرکت عنان وجود میں آجائے گی، اور مضارب اس کاروبار میں اپنے خریدے ہوئے حصہ کی وجہ سے بقیہ مال مضاربت کے ساتھ شریک بن جائے گا، پھر اس مال کے مجموعہ پر جو بھی نفع حاصل ہوگا، اس کا نصف مضارب شریک کی حیثیت سرمائے وصول کرے گا اور بقیہ نصف سرمایہ کار اور مضارب کے درمیان سابقہ مضاربت میں نفع کی طے شدہ شرح سے تقسیم ہوگا۔

مثلاً فرض کیجئے زید نے ایک لاکھ روپے خالد کو مضاربت کے طور پر نصف نفع کی شرح کے ساتھ دیے، خالد نے اس سموایہ سے کاروبار کرنے کے لئے سامان خریدا، شرح کے ساتھ دیے، خالد نے اس سموایہ سے کاروبار کرنے کے لئے سامان خریدا، یہ سارا سامان زید کی مگیت سمجھا جائے گا، پھر خالد نے اس سامان کا نصف مشاع حصہ خرید لیا، اور اسے سابقہ کاروبار سے الگ نہ کیا، بلکہ ذید کی رضامندی سے کاروبار جاری رکھا، یہ اس بات کا تقاضا کر تا ہے کہ دونوں افراد اب نصف حصہ کی آپس میں خرید و فروخت کرنے کے بعد شریک بن گئے ہیں، اور نصف سامان کا خالد مالک اور بقیہ نصف حصہ میں مضاربت سابقہ شرائط کے ساتھ جاری رہے گی اور خالد اس مشترک سامان کے نصف حصہ پر سابقہ شرائط کے ساتھ جاری رہے گی اور خالد اس مشترک سامان کے نصف حصہ پر تو مالک ہوجائے گا، اور بقیہ زید کے حصہ میں وہ ذید کا مضارب رہے گا، پھر اگر مجموعہ سرمایہ پر بالفرض پچاس بزار روپے کا نفع ہوا تو اس پچاس بزار میں سے پخیس

برار روپ خالد کو شریک ہونے کی حیثیت ہے ملیں گے، اور بقیہ پچیس برار روپ مضاربت کا نفع ہوگا، جے زید اور خالد باہی طے کردہ شرح کے مطابق نصف نصف کے لیں گے چنانچہ ساڑھے بارہ برار روپ زید کو سرمایہ کار (رب المال) ہونے کی حیثیت ہو اور خالد کو ساڑھے بارہ برار روپ مضارب (کاروباری) ہونے کی حیثیت سے مل جائیں گے۔ اور دونوں کے درمیان نفع کی تقیم حسب ذیل تفصیل سے برگی:

خالد كا منافع بطور شركت = / ۲۵۰۰۰۰ (پچیس بزار روپ) خالد كا منافع بطور مضاربت = / ۲۵۰۰۰ (ساڑھے بارہ بزار روپ) خالد كے دونوں حصوں كا مجموعہ = / ۲۵۰۰ سینتیں ہزار پارچ سو روپ) زید كا حصہ بطور رب المال = / ۲۵۰۰ (ساڑھے بارہ بزار روپ) كل نفع = / ۲۰۰۰ ۵۰ (پچاس ہزار روپ)

اس سے یہ بات واضح ہوئی کہ جب بھی سرمایہ کار (رب المال) مال مضاربت میں سے کوئی بھی حصہ مضارب کو فروخت کرے گا، تو اگر اس حصہ میں نفع حاصل ہوا تو وہ مضارب کی طرف اس لئے منتقل ہوگا کہ وہ اپنے حصہ کی وجہ سے تجارت میں شریک بن چکا ہے لہذا مجموعی نفع میں رب المال کا نفع کم ہوجائے گا، اور مضارب کا نفع بڑھ جائے گا۔ اور چونکہ ان سرفیقیٹ کی منسوخی در حقیقت اس سامان کی فروختگی ہے جو ان سرفیقیٹس کے مقابل ہیں، لہذا اگر منسوخی کے بعد اس جزو میں نفع ہوا تو نفع کا وہ حصہ سرفیقیٹس جاری کرنے والی کمپنی (مضارب) کی طرف منتقل ہوجائے گا، لہذا ای حصہ کی حد تک سرفیقیٹ ہولڈر کا نفع فروخت کے فوراً بعد سے ہوجائے گا، اور اس نفع کی کی کے سلطے میں تمام سرفیقیٹس کی منسوخی کا انظار کی میں نہیں کیا جائے گا۔

مثلاً اگر سر شیفکیٹ کی قیمت اسمیہ سو روپے تھی اور سر شیفکیٹ ہولڈر اس کی نصف کی منسوخی کے لئے حاضر ہو اور اس پر سمپنی بھی راضی ہوجائے تو سر شیفکیٹس ہولڈر کا نفع بچاس فیصد فوراً کم ہوجائے گا، اور یہ بات صحیح نہیں ہے کہ اس کا نفع سرمیقلیث کی مکمل منسوخی تک پورا رہے گا۔

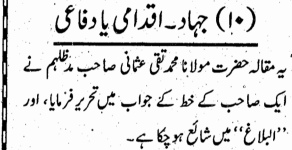
یہ تو شرعی لحاظ سے دونوں طریقوں کا ذکر تھا، البتہ اگر عملی حیثیت سے جائزہ لیا

جائے، تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ پہلے طریقے پر عمل کرنا زیادہ سہل اور آسان ہے، لیعنی تمام سرٹیفکیش میں سے ایک متعین تعداد کی کمل منسوفی ایک وقت میں

ہوجائے تاکہ عملاً نفع کا حساب آسان ہوجائے، شاید یہ طریقیہ اس کئے بھی مناسب ہے کہ ان سرشیفکیٹس کی قیمت اسمیہ معمولی ہوتی الیی معمولی قیمت کو بظاہر ھسے کرنے کی ضرورت بھی نہیں ہوگ۔واللہ سجانہ وتعالیٰ اعلم۔



جهاد، اقترامی یا دفاعی شخ الاسلام حضرت مولا نامفتي محمد تقى عثماني صاحب مظلهم



**﴿مین** ﴾

اسلام میں اقدامی اور دفاعی جماد

#### ایک مکتوب اور اس کاجواب

مكتوب

محترم المقام جناب مولانا محمه تقى عثانى صاحب مدظلهم العالى دامت

بركاتهم

السلام علیم ورحمة الله دیر کانه، احقر کو جناب کے موقر ماہنامہ البلاغ

ر صنے کا انفاق ہوا۔ محرم الحرام ۱۹۳۱ھ (مارچ ۱۹۷۱ء) والے شارہ کے صفحہ ۱۰ پر وفعات کا، ۱۸ کے ذیل میں یہ عبارتیں ملیں: -

" (12) غیر مسلم ریاستوں میں سے جو ریاستیں اسلام اور

مسلمانوں کے لئے معاندنہ ہوں ، ان سے مصالحانہ روابط اور حسن سلوک کا تعلق قائم کیا جاسکے گا۔ "

" (۱۸) دومرنے ممالک سے کئے ہوئے معابدات جو

شرعاً جائز ہوں، ان کی پابندی کی جائے گی۔

بصورت دیگر معاہدہ کے افتام کا علان کر دیا جائےگا۔"

ان دفعات سے معلوم ہوا کہ غیر مسلم حکومتیں آگر وہ غیر معاندیا معاہد ہوں، اپنی غیر مسلم حیثیت کے ساتھ اسلامی حکومت کی موجودگی میں باتی رکھی جا سمتی ہیں، یعنی طاقت ہوتے ہوئے بھی اسلامی حکومت وہاں اعلاء کلمة اللہ کے لئے جماد نہ کر گی، اگرچہ بخیال احقر پر امن دعوت و تبلیغان میں بھی کرتی رہے گی، جس میں مزاحمت ہی کسی غیر مسلم حکومت کے معاند ہونے کا ایک کھلا ثبوت سمجھا حائگا۔

بیرحال ان دونوں دفعات کے مضمون سے احقر کو پوراانفاق ہے کیونکہ احقر کا نظریہ بیہ ہے کہ مسلمانوں کا اصل کام دنیا بھر میں اسلام کی دعوت و تبلیغ ہے نہ کہ اقترار حاصل کر نااور کافروں کو علی الاطلاق کرہ ارض سے مٹاکر ہر جگہ حکومت اسلامی قائم کرنا (جو مولانا مودودی صاحب کانظریہ ہے) البتہ معاند اور غیر مصالح غیر مسلم حکومتوں کو ان کے شرسے محفوظ ہونے کے لئے حفاظت خود افتیاری کے غیر مسلم حکومتوں کو ان کے شرسے محفوظ ہونے کے لئے حفاظت خود افتیاری کے بطور ، ضرور زیر اقترار لانے کی کوشش (بذریعہ اقدامی جماد) کی جانی چاہئے۔
لیکن رئیج الثانی ۱۹۳۱ھ (جون ۱۹۵۱ء) کے شارہ میں کتاب "مختصر سیرت نہوی" مولفہ مولانا عبرالشکور صاحب کھنوی پر تبصرہ کے سلسلہ میں صفحہ الے سیرت نہوی" مولفہ مولانا عبرالشکور صاحب کھنوی پر تبصرہ کے سلسلہ میں صفحہ الے سیرت نہوی" مولفہ مولانا عبرالشکور صاحب کھنوی پر تبصرہ کے سلسلہ میں صفحہ الے سیرت نہوی" مولفہ مولانا عبرالشکور صاحب کھنوی پر تبصرہ کے سلسلہ میں صفحہ الے سیرت نہوی" مولفہ مولانا عبرالشکور صاحب کھنوی پر تبصرہ کے سلسلہ میں صفحہ الے سیرت نہوی" مولفہ مولانا عبرالشکور صاحب کھنوی پر تبصرہ کے سلسلہ میں صفحہ الے سیرت نہوی" مولفہ مولانا عبرالشکور صاحب کھنوی پر تبصرہ کے سلسلہ میں صفحہ الے سیرت نہوی" مولفہ مولانا عبرالشکور صاحب کھنوی پر تبصرہ کی سلسلہ میں صفحہ الے سیرت نہوی میگر سلسلہ میں صفحہ الے سلسلہ میں صفحہ الے الی سام کو سلسلہ میں صفحہ الے سلسلہ میں صفحہ الی سلم کو سلسلہ میں صفحہ الی سلم کو سلم کے سلم کو سلم کو سلم کی سلم کو سل

سیرت مبوی مولفہ مولانا عبراسلور صاحب مصوی پر جسرہ سے مسلمہ یں بران کی مندر جہ ذیل عبارت: 
ر ان کی مندر جہ ذیل عبارت: 
"جہاد کی مشروعیت صرف مظلوم کے لئے ہے اور دفع مظالم

"جماد لی مشروعیت صرف مطلوم نے سے ہے اور دی مطام کے لئے ہے اور دی مطام کے لئے ..... بالفاظ دیگر جماد نام ہے حفاظت خود اختیاری کا ..... للذا آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے عمد مقدس کے غروات کو مدافعانه اور محافظانه حیثیت سے خالی سجھنانه صرف بیدین بلکه صرح بے عقلی ہے"۔

کتاب ندکورہ سے مقتبس کر کے جناب نے تحریر فرمایا ہے: -"ان جملوں سے متر شح ہوتا ہے کہ صرف دفاعی جماد جائز ہے، حالا تکہ جماد کااصل مقصد اعلاء کلمة اللہ ہے جس کا حاصل

اسلام کاغلبہ قائم کر نااور کنر کی شوکت کو توڑنا ہے۔ اس غرض کے کیے اقدای جماد بھی نہ صرف جائز بلکہ بسااد قات واجب اور باعث اجر و تواب ہے۔ قرآن وسُنّت کے علاوہ یوری ماریخ اسلام اس فتم کے جماد کے واقعات سے بھری بردی ہے۔ غیر مسلموں کے اعتراضات سے مرعوب موکر خواہ مخواہ ان حقائق کا انکار یا ان میں معذرت آمیز تاویلیں کرنے کی ہمیں چندان ضرورت نهیں۔ تھی فرد واحد کو بلا شبہ مجھی برور ملمان نہیں بنایا گیا، اور نداس کی اجازت ہے، ورند جزیر کا ادارہ بالكل بے معنى موجاتا ہے، ليكن اسلام كى شوكت قائم كرنے كے لئے تلوار اٹھائى گئى ہے۔ كوئى شخص كفرى محرابى ير قائم رہنا چاہتاہے تورہے، لیکن اللہ کی بنائی ہوئی اس دنیا میں تحماس کاچلنا چاہئے ، اور ایک مسلمان اس کاکلمہ بلند کرنے اور ای کے باغیوں کی شوکت توڑنے کے لئے جماد کر تا ہے، ہم اس حقیقت کا اظهار کرتے ہوئے ان لوگوں کے سامنے آخر کیوں شرمائیں جن کی بوری ماریخ ملک میری کے لئے خوز بریوں کی ماریخ ہے اور جنموں نے محض این خواہشات کاجنم بحرنے کے لئے کروڑوں انسانوں کو موت کے کھاف آبار

اس تبقرہ کے متعلق مجھے جناب کی خدمت میں دو معروضات پیش کرنا ہیں۔ اول تو یہ کہ مولانا عبدالشکور صاحب لکھنوک کے مقتبس جملوں سے یہ مطلب نکالناکہ مولانا مروح کی نظر میں صرف دفاعی جماد جائز ہے، بخیال احقر صحح نہیں جبکہ وہ یہ بھی فرمارہے ہیں کہ "جماد نام ہے حفاظت خود اختیاری کا" جس کے تحت ہراقدای جماد مجھی آسکتا ہے، چنانچہ حضرت حکیم الامت مولانا تھانوی

" فرماتے ہیں: -

"جماد اسلام کی بدافعت اور حفاظت خود اختیاری کے لئے ہے ۔.... اس سے یہ نہ سمجھاجائے کہ جماد میں ابتدانہ کی جائے، خود ابتدائہ کی جائے، خود ابتدا کرنے کی غرض بھی ہی بدافعت و حفاظت ہے کیونکہ بدون غلبہ کے اختال ہے مزاحمت کا، اس مزاحمت کے انسداد کے لئے جماد کی وہ عام ہے مزاحمت واقع فی الحال کی بدافعت کو اور مزاحمت متوقعہ فی الاستقبال کی بدافعت کو اور مزاحمت متوقعہ فی الاستقبال کی بدافعت کو "۔

(ملنوظ ١٩٥ الاضافات اليوميه جلد ششم)

مولانا عبرالشكور صاحب يقيناً آنخضرت صلى الله عليه وسلم كربت ساقدا مي جهادول سے واقف ہول گے، اس لئے وہ اقدا مي جهاد كونا جائز نہيں كه سكتے ، البتہ وہ حضور صلى الله عليه وسلم كے تمام جهادول كو مدافعانه اور محافظانه كتے ہيں، جو محج ہے، كيونكه ان سبكى غرض اسلام اور مسلمانول كى مدافعت اور حفاظت خود اختيارى كے لئے كفار عرب كا زور تو ژنائقى باكه دين حق كواس خطه ميں حكين حاصل ہو گئي تو الله تعالى نے آيت نمبر سے سورة ماكدہ ميں حجة الوداع كے موقع ير فرمايان ۔

"آج کے دن ناامید ہوگئے کافرلوگ تہارے دین (کے مغلوب وگم ہوجانے) ہے، سوان (کفار) ہے مت ڈرنا (کہ تہمارے دین کو گم کر سکیں) اور جھ سے ڈرتے رہنا (لیمنی میرے احکام کی مخالفت نہ کرنا)، آج کے دن تہمارے دین کویس نے (ہرطرح) کامل کر دیا (قوت میں ہمی جس سے کفار کو مایوی ہوئی اور احکام وقواعد میں بھی) اور اس اکمال سے) میں نے تم پر اپنا انعام نام کردیا۔

( دین بھی کہ احکام کی بحیل ہوئی اور دنیوی بھی کہ قوت حاصل ہوئی، اور اکمال دین میں دونوں آگئے) "۔

غرض مولانامدوح نے بھی " حفاظت خود اختیاری " کے ذیل میں مدافعانہ اور اقدامی دونوں ہی قتم کے جماد مراد لئے ہیں، تاہم اگر وہ اس امر کی مزید وضاحت

فرمادیے تو زیادہ بمتر ہو ما ماکہ قاری کو سمی قتم کی غلط فنمی نہ ہوتی۔

دوسری بات، جو خصوصاً اس غریضہ کا محرک بنی، آپ کے تبصرہ کے متعلق اپنے خیالات کا اظہار اس غرض سے کرنا ہے کہ آپ ان کی

تصویب یا تردید فرما دیں (تردید کی صورت میں قرآن وسنت سے ولائل کی بھی ضرورت ہے)۔ وہ خیالات تقریر ذیل سے جناب پر واضح ہو جائیں گے: ۔

آپ نے اقدای جراد کا اصل مقصد اعلاء کلمة الله بتلایا ہے جس کا

حاصل آپ کے نزذیک اسلام کاغلبہ اور اس کی شوکت قائم کرنا اور کفر کی شوکت کو توٹنا ہے، تاکہ خداکی بنائی ہوئی دنیا میں اس کا حکم چلے۔ اس مقصد کو سمجھنے کے لئے

وورہ ہے، ہو مدر بیان ہوں دیاں ہیں۔ ان ہم ہے۔ ان مستدو سے استدو مہلے ہمیں اعلاء کلمة اللہ کے معنی و مفہوم متعین کرنے کی ضرورت ہے احقر کے نور کی معتد استحر صحیح میں نواز است میں اور استداری میں الحقید میں اللہ

نردیک ہرمعقول، یچی، صحح اور منصفانہ بات کلمہ اللہ یا کلمہ الحق ہے۔ اس کو ہر غیر معقول، باطل، غلط اور غیر منصفانہ بات پر بلندیا غالب کرنا، یعنی لوگوں کے قیر معقول، باطل، غلط اور غیر منصفانہ بات پر بلندیا غالب کرنا، یعنی لوگوں کے قلوب میں آخرالذکر کے علواور محاس کایقین پیدا

کوب یں موجد دل دیا ہے۔ اور کسی چیز کے غلبہ کا کرنے کی کوشش کرنااعلاء کلمة الحق یا کلمة اللہ ہے۔ اور کسی چیز کے غلبہ کا

مطلب اکثریت میں اس چیز کا واضح وجود ہے۔ مثلاً جمالت کے غلبہ کا مطلب اور جابل رہنا ہے۔ دنیا کے غلبہ کا مطلب سے اور جابل رہنا ہے۔ دنیا کے غلبہ کامطلب سے

ہے کہ لوگ کرت سے دنیای محبت میں گر فار ہیں، حرام حلال کی پرواہ نہیں کرتے۔ مغربیت کاغلب اکثریت کا مغربی تہذیب اور طرز معاشرت کو اختیار کرنا

ہے۔ حنفیت کاغلبہ زیادہ ترمسلمانوں کاحنفی ہوناہے، وغیرہ وغیرہ - پس اسلام

کے غلبہ کا مطلب سے ہوا کہ زیادہ تر لوگ صحیح معنوں میں اس کے پیرو ہوں، اور،

وراصل، اسلام کایمی (یعن دین) غلبه مطلوب ہے۔ اگر کلمة اللہ کے معنی "اسلام" ك لئ جأكي تواعلاء كلمذ الله كامطلب اسلام كااى فتم كاغلب ہوگا، جس کے حصول کاطریقہ سوائے مور دعوت و تبلیج اور سبلغین اور ان کی قوم (یعن مسلمانوں) کے مثالی اسلامی کردار کے سیجھ شیں۔ اس سے غیر مسلوں کے قلوب وازبان میں انقلاب آسکتا ہے۔ ان کو اسلامی حکومت کی رعایا بنا لینے ہے ریہ مقصد چنداں حاصل نہیں ہو سکتا، کیونکہ ایس صورت میں توان کو اپنی مغلوبیت کا حساس وعوت و تبلیغ کو کان دھر کر سننے سے ایک حد تک مانع ہو گا۔ یں اقدامی جمادے اسلام کا دین غلبہ شیں ہوتا بلکہ مسلمانوں کاسیاس غلبہ ہوتا ہے اور انسیس کی شوکت قائم ہوتی ہے نہ کہ اسلام کی (۔ ہماری شان و شوکت آج کے مینارے بوچھو)۔ اسلام کی شوکت توبہ ہے کہ مسلمان قرآن وسنت پر بورے بورے عامل ہوں، ساس غلب اور شوکت کے لئے توان کا اچھا مسلمان ہونا بھی ضروری شیں۔ ساس غلبہ سے تو یہ مقصد بھی حاصل شیں ہوتا کہ خداکی بنائی ہوئی دنیار اس کا حکم چلے، کیونکہ غیر مسلم جزیداد اکر کے تقریباً اپنے ہی نظام حیات کے پابندر ہیں گے۔ شراب و خزر ان پر حرام نہ ہوں گے۔ زنا کے ارتکاب بران کو سنگسارنہ کیا جائےگا۔ ان کے عاملی توانین بدستور نافذر ہیں گے۔ ان کی بت پرسی بلا روک ٹوک جاری رہے گی۔ یہ بھی حقیقت ہے کہ اگر کسی وجہ سے غیر مسلم رعایا کی اکٹربیت ایمان نہ لائی توبہ ساس غلبہ صرف اس وقت تک قائم رہے گاجب تک اسلامی حکومت طاقتور ہے ورنہ کمزور پڑنے پر غیرمسلم رعایا بغاوت کرے گی اور ای گذشته زیر دستی کا ضرورت سے زیادہ بدلہ لے گی، جیسا کہ اسپین میں اسلامی حکومت کے خاتمہ پر ہوا، یا ہندوستان میں ہور ہاہے اگر چداس میں شدت تقسیم سے مجھی پیدا ہوئی ہے۔

میرامطلب ہر گزیہ نہیں ہے کہ اقدای جماد کہیں بھی تہ کیا جائے۔ نہیں بلکہ معاند اور غیر مصالح غیر مسلم حکومتوں پر جیسا کہ شروع میں عرض کیا گیا،

استطاعت کی صورت میں اقدامی جماد واجب ہے (بلکہ بعض اور صور تول میں بھی واجب ہے جن کے بیان کایمال موقع نہیں) ، تاکہ ان کا زور ٹوٹے اور وہ وعوت وتبليغ اسلام مين مزاحم نه رين، باتى غير معانداور مصالح غيرمسلم حكومتول يرجو اینے یہاں وعوت و تبلیغی اجازت دیں، اقدامی جہاد مناسب نہیں خصوصا آجکل جب کہ توسیع پندی کو دنیا میں بری نگاہ سے دیکھاجاتا ہے، برخلاف اس زمانہ کے جب فتوحات کاعام رواج تھااور یہ چیزاوشاہوں کے محاس میں شار ہوتی تھی۔ جن اقدای جمادوں کے واقعات سے تاریخ اسلام بھری پڑی ہے، وہ سب اس زمانہ کے ہیں۔ البتہ مسلمانوں کواپی فوجی طاقت زیادہ سے زیادہ بوھائے رکھنا چاہئے آگ غیرمسلم حکومتیں جماد تو در کنار محض "خوف جماد" سے ہی مرعوب رہیں۔ قوت مرببہ بنائے رکھنا قرآن کا بھی تھم ہے۔ ماضی میں فتوحات کاعام رواج ہونے کے باوجود مسلمانوں کی ابتدائی فتوحات دیگر اقوام کی فتوحات سے ممتاز ہیں۔ دوسرے لوگوں کی فتوحات تو صرف اپنی طاقت و شوکت کے مظاہرہ کے لئے اور بقول آپ ك ائي خوابشات كاجنم بحرف ك لئے ہى ہوتى تھيں، اور ان كامنشا بواسطه يابلا واسطه ملک میری کے علاوہ کچھ نہ تھا جبکہ مسلمانوں کو (جزیرہ نماعرب، ایران و روم کے جمادوں کو چھوڑ کر جمال ملک میری بھی بوجہ در کار تھی) اپی ابتدائی فتوحات کے زمانہ میں ملک میری مقصود نہ تھی، بلکدان کاسطمع نظراعلاء کلمة الله بمعنى وعوت وتبليغ اسلام تھا (جس كى محفوظ ترين صورت اس وقت ملك ميري تقى) ، چنانچه محيم الاسلام حضرت مولانا قارى محد طيب صاحب فرماتے ہيں: "صحابه كرام" ظاہر ميں توجنگ كرتے تھے كر اصل مقصد اعلاء كلمة الله بي موتا تھا ..... ان کا مقصد اگر ملک میری ہوتا تو یہ معاہدہ نہ کرتے کہ تم اپنے ملک پر بدستور قابض رہو، صرف ہم کو اتن اجازت دیدو کہ ہم آسانی سے اسلام کی تبلیغ کرتے رہیں۔ ہم لوگوں کو منوانے پر مجبور نہیں کریں گے ان کاجی چاہے مانیں یا نه مانیں۔ جن لوگوں نے اس معاہدہ کو تسلیم کر لیاان سے کوئی تعرض نہیں کیا گیا۔ اگر ملک گیری مقصود ہوتی تواس معاہدہ کی ضرورت نہ ہوتی بلکہ ان کے ملک پر قبضہ کر لیتے ..... بسرحال جب غیر اتوام معاہدیا ذی ہو گئیں توان کو چھوڑ دیا گیا، اس

لے كه اصل مقصود اعلاء كلمة الحق ب، وه تبليغ كى حد تك ب "-

(قاری طیب صاحب مظلم العالی اور ان کی مجالس- حصر اول ص ۲۳۷ - ۲۳۸)

احقرنے اپنے (یا اپنے متفق علیہ) خیالات سرخی سے تحریر کر دیے ہیں ایک آنجناب کو جواب میں آسانی ہو، زحمت کا شکریہ۔ اسید ہے کہ مزاج سامی بخیر ہوگا۔ والسلام

نياز مند احق به . . . السالم عذاء

احفرسيد بدرالسلام عفاعنه- جده

## جواب از حضرت مولانا محمد تقی عثانی م<sup>رظلهم</sup>

محتری و مکری!

السلام عليكم ورحية الله وبركانة،

گرامی نامد ملا۔ آپ نے جہاد کے بارے میں جو کچھ تحریر فرمایا ہے ، اس کا حاصل میں بیسمجھا ہوں کہ اگر کوئی غیر مسلم حکومت اپنے ملک میں تبلیغ کی

اجازت دیدے تواس کے بعداس سے جہاد کرنا جائز نہیں رہتا، اگریمی آپ کا مقدمہ بہ تاریخ کا اس ماتاتہ نہر تباش سے ماتاتہ کر ہوں ہوں۔

مقصدے تواحقر کواس سے اتفاق نہیں، تبلیغ اسلام کے راستے میں رکاوٹ صرف اس کانام نہیں کہ غیر مسلم حکومت تبلیغ پر قانونی پا بندی عائد کر دے ، بلکہ کسی غیر

مسلم حکومت کامسلمانوں کے مقابلے میں زیادہ پر شوکت ہونا بذات خود دین حق کی ۔ تبلیغ کے راہتے میں بہت بڑی ر کاوٹ ہے۔ آج دنیا کے بیشتر ممالک میں تبلیغ پر

کوئی قانونی پابندی عائد نہیں، لیکن چونکہ دنیا میں ان کی شوکت اور دبدبہ قائم ہے، اس لئے اس شوکت اور دبدہے کی وجہ سے ایک امیی عالمگیر ذہنیت پیدا ہو گئی

ے جو قبول حق کے رائے میں تبلیغ پر قانونی پابندی لگانے سے زیادہ بروی رکادٹ

الذا كفاركي اس شوكت كو تؤزنا جهاد كے اہم ترين مقاصد ميں سے ہے، ناکہ اس شوکت کی نرجو نفساتی مرعوبیت لوگوں میں پیدا ہو گئی ہے، وہ ٹوٹے، اور قبول حق کی راہ ہموار ہوجائے، جب تک بدشوکت اور غلبہ ہاتی رہے گا، اوگوں کے دل اس سے مرعوب رہیں گے، اور دین حق کو قبول کرنے کے لئے بوری طرح آمادہ نہ ہو سکیں گے۔ لنذا جماد جاری رہیگا۔

قرآن كريم كاارشاد ب. ـ

قاتلوا الذين لايومنون بالله ولا باليوم الاخرولا يحر مون ماحرم الله و رسوله ولأيد ينون دين الحق من الذين اوتوا الكتاب حثى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون (التوبه. ٢٩)

يمان قال اس وقت تك جارى ركف كوكما كيا ب جب تك كفار "جمو ف" يا " اتحت " موكر جزييه ادانه كرس، أكر قبال كامقصد صرف تبليغ كي قانوني آزادي حاصل كرنامو ما تويه فرما يا جاماكه "جب تك ده تبليغى اجازت نه ديديس" ليكن جزيه واجب كرنااوراس كے ساتھ ان كے صاغر (زير دست، ذليل) مونے كاذكراس بات کی واضح دلیل ہے کہ مقصد ان کی شوکت کو توڑنا ہے، آگ کفر کے سای غلب سے ذہن ودل پر مرعوبیت کے جو پردے پر جاتے ہیں، وہ انھیں، اور اس کے بعد اسلام کے محاس پر لوگوں کو کھلے دل سے غور کرنے کاموقع مطے۔ امام رازی اس آیت کے تحت تفیر کبیر میں تحریر فراتے ہیں: -

> ليس المقصود من اخذ الجزية تقريره على الكفر، بل المقصود منها حقن دمه، و امهاله مدة، رجاء انه ربما وقف و هذه المدة على محاسن الاسلام، و قوة دلائله،

فينتقل من الكفر الى الايمان ..... فاذا اسهل الكافرمدة، و هو يشاهد عزالاسلام، ويسمع دلائل صحته، ويشاهد الذل والصغار في الكفر فالظاهرانه يحمله ذلك على الا نتقال الى الاسلام، فهذا هوالمقصود من شرع الجزيه (تغير كير ص ٢٢٠ ج٣)

یعن: "جزیه کامقصد کافرول کو کفرپر باقی رکھنانہیں، بلکہ مقصدیہ ہے کہ اس کی جان بچاکر اے ایک برت تک مہلت دی جائے جس میں یہ امید ہوگی کہ وہ اسلام کے محان اور اس کے مضبوط دلائل ہے واقف ہو کر کفرے ایمان کی طرف منقل ہوسکے گا ..... پس جب کافر کو ایک برت تک مہلت دی جائے گی، جبکہ وہ اسلام کی عزت کا مشاہد کر رہا ہوگا، اس کی صحت کے دلائل سن رہا ہوگا، اور کفر کی ذلت کو دکھے رہا ہوگا تو ظاہریہ ہے کہ یہ باتیں اے اسلام کی طرف منتقل ہونے پر آمادہ کریں گی، در حقیقت جزید کی مشروعیت کا مقصدیہ ہے۔ "

دوسری قابل غوربات سے کہ عمدرسالت اور عمد صحابہ میں کیا کہیں کوئی مثال ایس ملتی ہے کہ آپ نے یا صحابہ کرام نے دوسرے ملکوں پر جماد کرنے ہے پہلے کوئی تبلیغی مشن بھیجا ہواور اس بات کا انظار کیا ہو کہ بید لوگ تبلیغی کام کی اجازت دیتے ہیں یا نہیں ؟ اور صرف تبلیغی مشن کو کام کی اجازت ہے افکار کی صورت میں جماد کیا گیا ہو؟ کیاروم پر جملے سے پہلے کوئی جماعت بھیجی گئی؟ یا ایران پر حملہ آور ہونے سے پہلے اس بات کی کوشش کی گئی کہ جماد کے بغیر صرف تبلیغ سے کام چل جائے تو بمترہ ؟ ظاہرے کہ نہیں، اس سے اس کے موااور کیا نتیجہ نکل ہے کہ صرف تبلیغ کی اجازت حاصل کر لینا مقصد ہی نہ تھا، اگر مقصد صرف انکا ہے کہ صرف تبلیغ کی اجازت حاصل کر لینا مقصد ہی نہ تھا، اگر مقصد صرف انکا ہی ہوتا تو بہت سے خوزین معرکوں میں صرف ایک شرط عائد کر کے جگل بندگی

جاستی تھی، اور وہ یہ کہ مسلمانوں کی تبلیغ پر کوئی رکادٹ عائد نہیں کی جائے گ۔
لیکن کم از کم احقر کے ناقص مطالعے میں پوری تاریخ اسلام میں کوئی ایک واقعہ بھی ایسا
نہیں ہے جمال صرف اتن شرط منوا کر جنگ بند کرنے پر آمادگی ظاہر کر دی گئ
ہو۔ اس کے بجائے قادسیہ کے موقع پر مسلمانوں نے اپنا جو مقصد بتایا وہ یہ تھا
کہ " واخراج العباد من عبادة العباد الی عبادة الله " (کائل ابن اشیر ص
کہ " واخراج العباد من عبادة العباد الی عبادة الله " (کائل ابن اشیر ص

اس طرح قرآن كريم كاارشاد ب:

وقاتلو هم حتى لا تكون فتنة و يكون الدين كله لله - (الانفال: ٣٩)

"ان سے اس وقت تک لڑو جب تک فتنہ ہاتی نہ رہے، اور

جب تك غلبي تمامترالله بي كامو جاع"-

اس آیت کی تفیر میں احقر کے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس سرہ تحریر فرماتے ہیں کہ: ۔

"دین کے معنی قرو غلبہ کے ہیں، اس صورت میں تغیر
آیت کی بہ ہو گئی کہ مسلمانوں کو کفار سے اس وقت تک
قال کرتے رہنا چاہئے جب تک کہ مسلمان ان کے مظالم سے
محفوظ نہ ہو جائیں، اور دین اسلام کا غلبہ نہ ہو جائے کہ وہ
غیروں کے مظالم سے مسلمانوں کی حفاظت کرسکے۔"

آم تحريه فرماتي بين -

خلاصداس تفییر کابیہ ہے کہ مسلمانوں پر اعداء اسلام کے خلاف جماد و قبال اس وقت تک واجب ہے جب تک کہ مسلمانوں پر ان کے مظالم کافتنہ ختم نہ ہوجائے، اور اسلام کوسب ادیان پر غلبه حاصل ند موجاع، اوريه صورت صرف قرب قيامت مين ہوگی، اس لئے جہاد کا تھم قیامت تک جاری اور باقی

(معارف القرآن ص ٢٣٣ج م) خلاصه سيب كداحقرى فهم ناقص كى حدتك جهاد كامقصد صرف تبليغى قانوني آزادی حاصل کر لینانمیں بلکہ کفار کی شوکت توڑنا اور مسلمانوں کی شوکت قائم کرناہے، ٹاکہ ایک طرف کسی کومسلمانوں پر بری نگاہ ڈالنے کی جرات نہ ہو، ادر ووسری طرف کفار کی شوکت سے مرعوب انسان اس مرعوبیت سے آزاد ہو کر کھلے دل سے اسلام کے محاس کو سمجھنے پر آبادہ ہو سکیں۔ یہ حقیقت کے اعتبار ے بلاشبہ " حفاظت اسلام" ہی کی غرض سے ہے، اس لئے بعض علماء جنہوں نے جهاد کیلئے '' حفاظت ''کی تعبیرا ختیار کی ہے اس سیاق میں کی ہے، لیکن کفر کی شوکت كوتوژنا اور اسلام كى شوكت كوتائم كرنااس "حفاظت" كابنيادى عضرب، للذا اس بنیادی عضر کواس سے خارج نہیں کیا جاسکتا۔ میراخیال ہے کہ تمام ا کابر علاء نے جماد کی غرض و غایت اس کو قرار دیا ہے، حضرت مولانا محمد ادریس صاحب کاندهلوی قدس سره تحریر فرماتے ہیں: ۔

> "جماد کے تھم سے خداوند قدوس کامیدارا دہ نمیں کدیک لخت کافروں کوموت کے گھاٹ آثار دیا جائے، بلکہ مقصود رہ ہے کہ الله کادین دنیامیں حاکم بکررہے، اور مسلمان عزت کے ساتھ زندگی بسر کریں ، اور امن وعافیت کے ساتھ خداکی عبادت اور اطاعت كر سكيں، كافرول سے كوئى خطرہ نہ رہے كه ان كے دین میں خلل انداز ہوسکیں ۔ اسلام اینے دشمنوں کے نفس وجود کا دمثمن نهیس، بلکه ان کی ایسی شوکت وحشمت کا وسمن ہے کہ جو اسلام اور اہل اسلام کیلئے خطرے کا باعث

(سرة المصطفى ص ١٨٨ ج٢)

ایک اور جگه تحریر فرماتے ہیں: -

"حق جل شاند ك اس ارشاد سرا پارشاد وقاتلوهم حتى لاتكون فتنة و یکون الدین کلد للد میں ای قتم کا جماد مراد ہے، لین اے مسلمانو ائم کافروں سے یہاں تک جہاد و قال کرو کہ کفر کافتنہ ہاتی نہ رہے ، اور اللہ کے دین کو پورا غلبہ حاصل مو جائے۔ اس آیت میں فتنہ سے کفری قوت اور شوکت کا فتنہ مراد ہے، اور و یکون الدین کله لله سے دین کاظمور اور غلبہ مراد ہے، جبکہ دوسرى آيت مين ب: ليظهره على الدين كله، لين دين كو اتنا غلبه اور قوت حاصل ہو جائے کہ کفری طاقت ہے اس کے مغلوب ہونے کا احمال باتی نہ رہے، اور دین اسلام کو کفرکے فتنے اور خطرے سے بالکلید اطمینان حاصل ہو (ایناص ۲۸۳ ج۲) اگر صرف تبلیغی اجازت حاصل موجانے کے بعد جمادی ضرورت باتی ندرہی موتی تو مسلمانوں کو تبلیجی اجازت آج دنیا کے بیشتر ممالک میں حاصل ب (اور شامت اعمال بيه ب كه يدا جازت حاصل نهيس توبعض مسلمان ممالك ميس) ، اس كانقاضابيه ہے کہ اب مسلمانوں کو مجھی تلوار اٹھانے کی ضرورت نہ ہو، دنیا بھر میں تفراپی شوکت وحشمت کے جھنڈے گاڑ مارہے، دنیا کے لوگوں براس کے جاہ وجلال کا

سکہ بیشارے، پالسیاں انمی کی چلیں، احکام انمی کے جاری ہوں، افکار انمی کے

مچیلیں، مصوبے انہی کے نافذ ہوں، اور مسلمان اس بات پر قناعت کر کے بیٹھ

ر میں ہے ہوں ہے وہ میں بارے من بات رہے ہوں کے استرام میں ہوں گے؟ اس تبلیغ کو سنجیدگی کے ساتھ سننے اور اس پر غور کرنے کے لئے تیار بھی ہوں گے؟ جس فضامین سیاسی طاقت کے بل پر اسلام اور اس کی تعلیمات کے بالکل معارض افکار بوری قوت کے ساتھ پھیلائے جارہ ہوں، اور ان کی نشروا شاعت میں وہ وسائل بھی صرف کئے جارہ ہوں جو مسلمان استعال نہیں کر سکتے، وہاں تبلیغ کی اجازت حاصل ہو جانے کے باوجود وہ کس درجہ موثر ہو سکتی ہے؟

ہاں! اگر اسلام اور مسلمانوں کوایی قوت و شوکت حاصل ہو جائے جس
کے مقابلے میں کفاری قوت و شوکت مغلوب ہو، یا کم از کم وہ فتنے پیدا نہ کر
سکے جن کاذکر اوپر کیا گیا، تواس حالت میں غیر مسلم ممالک سے پرامن معاہدوں
کے ذریعے مصالحانہ تعلقات قائم رکھناجماد کے احکام کے منانی نہیں، ای طرح جب
سک کفری شوکت توڑنے کیلئے ضروری استطاعت مسلمانوں کو حاصل نہ ہو، اس
وقت تک وسائل قوت کو جمع کرنے کے ساتھ ساتھ دوسرے ملکوں سے پرامن
معاہدے بھی بلاشبہ جائز ہیں۔ گویا غیر مسلم ملکوں سے معاہدے دوصور توں میں ہو
سکتے ہیں۔۔

(۱) جن ملکوں کی قوت و شوکت سے مسلمانوں کی قوت و شوکت کو کوئی خطرہ باتی نہ رہا ہو۔ ان سے مصالحانہ اور پر امن معاہدے کئے جاسکتے ہیں، جبتک وہ دوبارہ مسلمانوں کی شوکت کے لئے خطرہ نہ بنیں۔

(۲) مسلمانوں کے پاس جماد بالسیف کی استطاعت نہ ہو تو استطاعت پدا ہونے تک معاہرے کئے جائے ہیں۔

آپ نے الیلاغ، کے محرم الحرام ۱۳۹۱ھ میں شائع شدہ احقر کے جس مضمون کاحوالہ دیاہے، اس میں ہی معاہدات کی صورتبی مرادہ ، اور رہی الثانی ۱۳۹۱ھ میں احقر کے جس مضمون کا اقتباس آپ نے درج فرمایا ہے، اس میں وہ صورت مراد ہے جبکہ کفار کی شوکت مسلمانوں کی شوکت پر غالب ہو۔
میں وہ صورت مراد ہے جبکہ کفار کی شوکت مسلمانوں کی شوکت پر غالب ہو۔
لہذا آپ نے جو تحریر فرمایا ہے کہ: معاند اور غیر مصافح اور غیر مسلم

حکومتوں پراستطاعت کی صورت میں اقدامی جماد واجب ہے، ماکدان کا زور تو فی اور وہ دعوت و تبلیغ اسلام میں مزاحم ند رہیں، باتی غیر معاند اور مصالح غیر مسلم

کومتوں پر، جو اپنے یہاں دعوت و تبلیغ کی اجازت دیں اقدامی جماد مناسب نہیں۔ اگر اس سے آپ کی مراد وہی بات ہے جو میں نے اوپر تفصیل سے عرض کی ہے تو درست ہے، اور اگر آپ کا منشابیہ ہے کہ صرف تبلیغ کی قانونی اجازت درست ہے، اور اگر آپ کا منشابیہ ہے کہ صرف تبلیغ کی قانونی اجازت و درست نہیں محادد اور مصالح "بن جاتی ہے اور اس سے جماد جائز یا مناسب نہیں رہتا تو احقر کی نظر میں بیہ بات درست نہیں، جس کے دلائل اوپر عرض کر چکا ہوں۔

رہا آپ کا یہ فرمانا کہ "خصوصاً آجکل جبکہ تومیع پندی کو دنیا میں بری نگاہ سے دیکھا جاتا ہے، بر خلاف اس زمانے کے جب فتوحات کاعام رواج تھا، اور یہ چیزباد شاہوں کے محاس میں شار ہوتی تھی، جن اقدامی جمادوں کے واقعات سے آریخ اسلام بحری پڑی ہے، وہ سب اس زمانے کے ہیں " سومیں اس بات سے بھدادب لیکن شدت کے ساتھ اختلاف رکھتا ہوں کیونکہ اگر اس بات کو درست مان لیاجائے تواس کا مطلب یہ ہوگا کہ کسی شے کے اچھے یا برے ہوئے کیورست مان لیاجائے تواس کا مطلب یہ ہوگا کہ کسی شے کے اچھے یا برے ہوئے کیلئے اسلام کے پاس اپنا کوئی پیانہ نہیں، اگر کسی زمانے میں کسی بری چیز کو دمس میں شار کیا جانے گئے تواسلام بھی اس کے پیچھے چل پڑتا ہے، اور جس زمانے میں لوگ اسے براسیجھے گئیس تواسلام بھی وہاں رک جاتا ہے، اور جس زمانے میں لوگ اسے براسیجھے گئیس تواسلام بھی وہاں رک جاتا ہے، اور جس

سوال یہ ہے کہ "اقدامی جنگ" بذات خود کوئی مستحن امر ہے یا نہیں؟
اگر ہے تو مسلمان صرف اس بنا پر اس سے کیوں رکیں کہ "آجکل توسیع
پندی" کو دنیا میں بری نگاہ سے ویکھا جاتا ہے؟ اور اگر مستحن نہیں، بلکہ ندموم چیز
ہے تو ماضی میں اسلام نے انہیں اس سے کیوں نہیں روکا؟ اور وہ صرف اس وجہ
سے اس پر کیوں عمل پیرا رہے کہ "یہ چیز بادشاہوں کے محاس میں شار ہوتی

احقری رائے میں تاریخ اسلام کے اقدامی جہادوں کی بیہ توجیسہ انتمائی غلط اور

واقعات سے صدور جہدور ہے۔ بات دراصل وہی ہے کہ کفر کی شوکت توڑنے کیلئے اس دور میں بھی جماد کیا گیا ہے جب یہ چیز "باد شاہوں کے محاس میں شار ہوتی مقی "کین اس لئے نہیں کہ اس دور میں اس کارواج عام تھا، بلکہ اس لئے کہ اللہ کے دنین کی شوکت قائم کرنے کے لئے یہ چیز واقعتہ مستحن تھی، درنہ "باد شاہوں کے محاس" میں تو یہ بات بھی شار ہوتی تھی کہ وہ فتح کے نشے میں چور ہو کورتوں، بچوں اور بوڑھوں میں بھی کوئی تمیزنہ کریں، لیکن اسلام نے اس کے رواج عام کی بنا پر ان جیسی ندموم باتوں پر عمل گوارا نہیں کیا، بلکہ جنگ کے وہ احکام اور اصول نہ صرف وضع کے، بلکہ ان پر عمل کر کے دکھا یا جو اس دور کے احکام اور اصول نہ صرف وضع کے، بلکہ ان پر عمل کر کے دکھا یا جو اس دور کے ادام اور اصول نہ صرف وضع کے، بلکہ ان پر عمل کر کے دکھا یا جو اس دور کے دی اور شاہوں کے ان مظام ان انوں کیلئے ان کے دارج بن گئے تھے، بلکہ ان مظام کے نہ صرف عادی، بلکہ ان کے دارج بن گئے تھے۔

اور جس مقصد سے اقدای جہاد پہلے جائز تھا، اس مقصد سے آج بھی جائز ہے، اور محض اس بناپراس کے جواز پر پردہ نہیں ڈالا جاسکنا کہ ایٹم بم اور ہائیڈرو جن بم ایجاد کرنے والے "امن پند" حضرات اس پر "توسیع پندی" کی بھبتی کتے ہیں، اور وہ لوگ اس پر ناک بھوں چڑھا لیتے ہیں جن کی ڈالی ہوئی غلامی کی بیروں سے ایشیا ور افریقہ کی اکثر قوموں کے جسم ابھی تک لہولمان ہیں۔

تے بینیا دور مربیعہ کی سرو وہ کا ہے۔ اور \_ گستاخی معاف \_ بہ بھی مجھے تو اس کفر کی شوکت ہی کا شاخسانہ

معلوم ہوتا ہے کہ لوگوں نے خیروشر کے پیلنے اس عالمگیر پر دیگٹڈے کی بنیاد پر ہنا لئے ہیں جو جھوٹ کو بچ ازر بچ کو جھوٹ بنا کر ذہنوں میں آبار دیتا ہے ، اور اس حد

تک آبار دیتا ہے کہ غیر مسلموں کی بات توالگ رہی، خود مسلمان اس سے مرعوب موکر اپنے دین و زمب، کے احکام میں معذرت خواہانہ روید اختیار کرنے پر آبادہ

ہورہے ہیں، آگر باطل کی ایس شوکت کو توڑنامھی "توسیع پندی" کی تعریف میں

داخل ہے تو ہمیں ایسی "نوسیع پیندی" کے الزام کو پوری خود اعتمادی کے ساتھ اپ سرلینا چاہے۔ نہ یہ کہ ہم ان معرضین کے آگے ہاتھ جوڑ کر کھڑے ہو جأئي كه جب آپ اقداى جماد كواچها بجھتے تھے توہم بھى اے اچھا سجھ كراس پر الم كرتے تھے، اور جب سے آپ نے اپنى كتابوں ميں \_اور صرف كتابوں ميں \_اسے براکنا\_اور صرف کمنا\_شروع کر دیاہ، ہم نے بھی اے اپ اوپ حرام كرلياب". اس طرز فکر کے ساتھ اس ناچیز کیلئے اتفاق ممکن شمیں۔ والسلام محمد تبقي عثاني . (بشكرية البلاغ محرم ٢٠٠٥هـ)